
ArtScroll® Series

Rav Nosson Scherman/Rav Meir Zlotowitz
General Editors

l’e∂ition e∂mon∂ j. safra

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd

פרשת בהר-בחקתי
Parachat Behar-Be’houkotaï



כה / א־ט 736 /  ספר ויקרא  

אונקלוס
י  דְסִינ� א  בְּטוּר� מֹשֶׁה  עִם  יְי�  לִּיל  א וּמ�
ר  אֵל וְתֵימ� לֵּל עִם בְּנֵי יִשְׂר� ר: ב מ� לְמֵימ�
הֵב  א י� א דִּי אֲנ� רְע� לְהוֹן אֲרֵי תֵעֲלוּן לְא�
 : ם יְי� א קֳד� א שְׁמִטְּת� רְע� שְׁמֵט א� לְכוֹן וְת�
שְׁנִין  וְשִׁית  ךְ  קְל� ח� ע  תִּזְר� שְׁנִין  ג שִׁית 

הּ:  לְתּ� עֲל� ת  י� וְתִכְנוֹשׁ  ךְ  רְמ� כּ� ח  תִּכְס�
יְהֵי  א  שְׁמִטְּת� ח  נְי� א  שְׁבִיעֵת� א  תּ� ד וּבְשׁ�

א  ל� ךְ  קְל� יְי� ח� ם  קֳד� א  שְׁמִטְּת� א  רְע� לְא�
א  תּ� כּ� ת  ה י� ח:  תִכְס� א  ל� ךְ  רְמ� וְכ� ע  תִזְר�
ךְ  שִׁבְק� עִנְּבֵי  ת  וְי� ד  תֶחֱצ� א  ל� ךְ  ד� חֲצ� ד�
א:  רְע� א יְהֵי לְא� ת שְׁמִטְּת� א תִקְטוֹף שְׁנ� ל�
ךְ  ל ל� א לְכוֹן לְמֵיכ� רְע� ת א� ו וּתְהֵי שְׁמִטּ�

ךְ  ב� ךְ וּלְתוֹת� אֲגִיר� ךְ וְל� מְת� ךְ וּלְא� בְדּ� וּלְע�
דִּי  א  יְת� וּלְח� ךְ  ז וְלִבְעִיר� ךְ:  עִמּ� יְרִין  דְּד�
ל:  לְמֵיכ� הּ  לְתּ� עֲל� ל  כ� תְּהֵא  ךְ  רְע� בְא�
ע  דִּשְׁנִין שְׁב� ע שְׁמִטִּין  ךְ שְׁב� ח וְתִמְנֵי ל�

ע  שְׁב� יוֹמֵי  ךְ  ל� וִיהוֹן  זִמְנִין  ע  שְׁב� שְׁנִין 
שְׁנִין:  ע  וְתֵשׁ� רְבְּעִין  א� דִּשְׁנִין  שְׁמִטִּין 
ה  א� א שְׁבִיע� רְח� א בְּי� ב� בּ� ר י� ר שׁוֹפ� עֲב� ט וְת�

א  יּ� דְּכִפּוּר� א  בְּיוֹמ� א  רְח� לְי� א  שְׂר� בְּע�

א־ב כה 

ג

ד

ה

ו

ז

ח

ט

 
רש“י

(א) בהר סיני. מה ענין שמיטה אצל הר סיני והלא כל המצות נאמרו מסיני. אלא 
מה שמיטה נאמרו כללותיה [ופרטותיה] ודקדוקיה מסיני, אף כולן נאמרו כללותיהן 
ודקדוקיהן מסיני. כך שנויה בת”כ (פרשתא א:א). ונראה לי שכך פירושה, לפי שלא 
שכללותיה  למדנו  תורה,  במשנה  מואב  בערבות  שנשנית  קרקעות  שמיטת  מצינו 
ופרטותיה [ס“א ופירושיה] כולן נאמרו מסיני. ובא הכתוב ולמד כאן על כל דבור 
שנדבר למשה שמסיני היו כולם, כללותיהן ודקדוקיהן, וחזרו ונשנו בערבות מואב: 
(ב) שבת לה’. לשם ה’, כשם שנאמר בשבת בראשית (שמות כ:י; ת“כ פרק א:ב): 
(ד) יהיה לארץ. לשדות ולכרמים: לא תזמר. שקוצצין זמורותיה, ותרגומו לא 
תכסח, ודומה לו קוצים כסוחים (ישעיה לג:יב), שרופה באש כסוחה (תהלים פ:יז): 
(ה) את ספיח קצירך. אפילו לא זרעתה והיא צמחה מן הזרע שנפל בה בעת 
הקציר, והוא קרוי ספיח: לא תקצור. להיות מחזיק בו כשאר קציר, אלא הפקר 
יהיה לכל: נזירך. שהנזרת והפרשת בני אדם מהם ולא הפקרתם: לא תבצר. 
אותם אינך בוצר אלא מן המופקר (ת’’כ שם ג): (ו) והיתה שבת הארץ וגו’. 
אע’’פ שאסרתים עליך, לא באכילה ולא בהנאה אסרתים, אלא שלא תנהוג בהם 

כבעל הבית אלא הכל יהיו שוים בה, אתה ושכירך ותושבך: שבת הארץ לכם 
לאכלה. מן השבות אתה אוכל ואי אתה אוכל מן השמור (שם ה): לך ולעבדך 
ולאמתך. לפי שנאמר ואכלו אביוני עמך (שמות כג:יא) יכול יהיו אסורים באכילה 
לעשירים, ת”ל לך ולעבדך ולאמתך, הרי בעלים ועבדים ושפחות אמורים כאן (ת’’כ 
שם ו): ולשכירך ולתושבך. אף הנכרים (שם ז): (ז) ולבהמתך ולחיה. אם חיה 
אוכלת בהמה לא כל שכן, שמזונותיה עליך, מה ת”ל ולבהמתך, מקיש בהמה לחיה, 
כל זמן שחיה אוכלת מן השדה האכל לבהמתך מן הבית, כלה לחיה מן השדה כלה 
לבהמתך מן הבית (שם ח): (ח) שבתת שנים. שמטות שנים. יכול יעשה שבע שנים 
רצופות שמטה ויעשה יובל אחריהם, ת”ל שבע שנים שבע פעמים, הוי אומר כל 
שמטה ושמטה בזמנה (שם פרשתא ב:א): והיו לך ימי שבע וגו’. מגיד לך שאע”פ 
שלא עשית שמטות עשה יובל לסוף ארבעים ותשע שנה (שם ב). ופשוטו של מקרא, 
יעלה לך חשבון שנות השמטות למספר ארבעים ותשע: (ט) והעברת. לשון ויעבירו 
קול במחנה (שמות לו:ו) לשון הכרזה (ר’’ה לד.): ביום הכפורים. ממשמע שנאמר 
ביום הכפורים איני יודע שהוא בעשור לחדש, אם כן למה נאמר בעשור לחדש. 

פרשת בהר
י  אֶל־בְּנ3 ר  בֵּ֞ דּ� לֵאמֹֽר:  י  Wסִינ ר  cבְּה ה  אֶל־מֹשֶׁ֔ יהוה֙  ר  ב3ּ יְד� ו�
ן  י נֹת] Eר אֲנ רֶץ אֲשׁ\ ֔ א� בֹ֨אוּ֙ אֶל־ה� י ת� ם כּ| רְתּ; אֲלֵהֶ֔ מ� אֵל֙ וְא> יִשְׂר�
ך�  דֶ֔ ע שׂ� Xנִים֙ תִּזְר שׁ שׁ� יהוֽה: ש3ׁ ת ל@ ב5ּ רֶץ שׁ� ֔ א� ה ה� בְת; ם וְשׁ> כ4 ל�
ה  נ; שּׁ� הּ: וּב� ת> פְת5ּ אֶת־תְּבֽוּא� ס� ך� וְא> רְמ4 ים תִּזְמֹ֣ר כּ� Eנ שׁ שׁ� Yׁוְש
 ֙ דְך� יהו֑ה שׂ> ת ל@ ב5ּ רֶץ שׁ� ֔ א� ה ל� gהְי תוֹן֙ י8 בּ� ת שׁ� tּב ת שׁ� שְּׁבִיעִ֗ ה�
֙ ל֣אֹ תִקְצ֔וֹר  ירְך� יח� קְצ8 ת סְפ| רְמְך�֖ ל֥אֹ תִזְמֹֽר: א] ע וְכ� ֔ ל֣אֹ תִזְר�
רֶץ:  א> ה ל� הְי\ ת֖וֹן י8 בּ� ת שׁ� cך� ל֣אֹ תִבְצֹ֑ר שְׁנ aי נְזִיר Yוְאֶת־עִנְּב
ך�  ת4 אֲמ� בְדְּך�֣ וְל@ ה לְך�֖ וּלְע� ֔ כְל� כֶם֙ לְא� רֶץ ל� Cא ת ה� ֨ בּ� ה שׁ� ֠ יְת� ה> וְ֠
ר  gׁה אֲש י5ּ ח� ֔ וְל@ בְהֶמְתְּך� ךְ: וְלִ֨ ים עִמּ> Eר גּ� ֔ ה� בְך� ֙ וּלְתוֹשׁ; ירְך� וְלִשְׂכ8
 ֗ רְתּ; לְך� פ� אֱכֹֽל:    וְס> Dהּ ל ת5 ל־תְּבֽוּא� ה כ� הְי\ ך� ת8ּ רְצ4 בְּא�
֗ יְמֵי֙  י֣וּ לְך� ים וְה� מ� ע פְּע� ב� gׁים ש Eנ ע שׁ� ב� נִ֔ים שׁ\ בְּתֹ֣ת שׁ� ע שׁ� ב� שֶׁ֚
ר  tשׁוֹפ ֞ רְתּ� עֲב� ה: וְה@ נ> ים שׁ� Eע רְבּ� ע וְא� שׁ� Yּנִ֔ים ת שּׁ� בְּתֹ֣ת ה� ע שׁ� ב� שֶׁ֚
ים  כִּפֻּרִ֔ חֹ֑דֶשׁ בְּיוֹם֙ ה� שׂ֖וֹר ל� ע� Dּי ב שְּׁבִעִ֔ חֹ֣דֶשׁ ה� ה֙ בּ� תְּרוּע�

25.
1-7. Chemita / L’année sabbatique.
 Le commandement de l’année sabbatique a un rapport par-
ticulier avec le Mont Sinaï (voir notes sur le verset 1). Au Mont 
Sinaï, la puissance et la majesté de Dieu étaient si manifestes 
qu’il ne faisait aucun doute que la réussite ne dépend que de la 
volonté Divine et du mérite de l’individu. Le repos de la terre, 
la septième année, nous enseigne également que c’est Dieu, 
et non la nature, qui est l’unique puissance régissant l’univers. 
En laissant le champ en friche durant toute une année et en 
rendant son accès libre à tout un chacun, le Juif montre que 
ce monde n’est qu’un passage conduisant au monde de vé-
rité, que l’existence ne prend de caractère authentique que 
lorsqu’on cesse de concentrer ses efforts sur la quête des 

biens matériels et qu’on s’efforce de s’élever dans le domaine 
de l’esprit. Nous ne pouvons toutefois pas totalement ignorer le 
monde dans lequel nous vivons. C’est pour cette raison que la 
chemita ne survient qu’une fois tous les sept ans et que la Torah 
dit clairement qu’il incombe à l’homme de semer et de récolter 
pendant six années, de même qu’elle déclare qu’il convient 
de travailler six jours et de se reposer le Chabbat. Il importe 
de reconnaître cet état de fait afin de sanctifier les jours et les 
années de travail et de leur imprimer une finalité (Sfat Emet).
 D’après le Alchikh, la juxtaposition du respect de la chemi-
ta et de l’arrivée dans la terre que Je vous donne vise à com-
battre le sentiment naturel poussant l’homme à croire que 
ses biens lui appartiennent totalement, en particulier la terre 
qu’il travaille à la sueur de son front. C’est pourquoi la Torah 

 
PARACHAT BEHAR

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



737 / VAYIKRA/LEVITIQUE  25 / 1-9

 
souligne “que Je vous donne” : c’est Dieu Qui donne la Terre.
י .1 ר סִינ�  Sur le Mont Sinaï. Quel rapport y a-t-il entre — בְּה�
la chemita et le Mont Sinaï ? Cette précision apparemment 
superflue nous enseigne que, de même que tous les détails 
des lois de la chemita ont été donnés au Sinaï, ainsi en a-t-il 
été pour tous les autres commandements de la Torah, même 
ceux qui n’ont été rapportés dans la Torah que bien après la 
Révélation au Sinaï (Rachi ; Sifra).
 Ce commandement prouve l’origine entièrement divine de 
la Torah : Dieu, dans ce chapitre, garantit que la récolte de 
l’année précédant la chemita sera si abondante qu’elle suffira 
à couvrir les besoins alimentaires de tout le peuple pendant 
trois ans, jusqu’à ce que la récolte suivante soit moisson-
née. Si la chemita avait été inventée par un homme, celui-ci 
aurait-il pris le risque de faire une telle prédiction ? Seul Dieu 
peut faire cette promesse (’Hatam Sofer).
 Donne. Ce verbe est au présent, car la terre reste en — נֹתֵן .2
permanence un cadeau de Dieu.
ה‘ בָּת ל�  Chabbat pour HACHEM. Selon le Ramban, ce verset — שׁ�
compare la chemita au Chabbat parce que les deux com-
mandements témoignent que Dieu a créé le monde en six 
jours et S’est reposé le septième. C’est pourquoi la chemita 
est comparée au Chabbat. Les sept années du cycle de la 
chemita sont une allusion aux six mille ans d’histoire qui se-
ront suivis d’un septième millénaire de paix et de tranquillité.
תִּזְמֹר. . . .3  . . . ע   Tu ensemenceras. . . tu tailleras. . . Si — תִּזְר�
Israël observe les lois de la chemita, les récoltes seront 
abondantes les six autres années [contrairement aux autres 
terres, que l’on ne pouvait ensemencer qu’une année sur 
deux pour ne pas les épuiser (Sforno)]. Sinon, il n’y aura pas 
de bénédiction et le sol devra être laissé en jachère quatre 
années sur sept (Ramban d’après la Mekhilta).
 Le Méchekh ’Hokhma note que ce verset exprime l’amour 
de Dieu envers Israël, puisqu’Il nous encourage à tirer profit 
de la terre durant six années.
קְצִירְךָ .5  ,Les pousses spontanées de ta récolte — סְפִיח� 
il s’agit du produit de graines qui n’ont pas été semées 

volontairement, mais qui sont tombées sur le sol durant la 
moisson de la sixième année (Rachi).
תִקְצוֹר  Tu ne moissonneras pas. Durant l’année de la — לאֹ 
chemita, il est interdit d’exercer tout droit de propriété et 
d’empêcher qui que ce soit de profiter du produit de la terre. 
Ainsi que l’enseigne le verset suivant, non seulement le pro-
priétaire, mais tout le monde doit pouvoir accéder librement 
au produit de la récolte et le consommer (Rachi).
יָּה .7 ח�  .Et pour ton bétail et pour la bête sauvage — וְלִבְהֶמְתְּךָ וְל�
C’est seulement aussi longtemps que les bêtes sauvages 
trouvent de quoi se nourrir dans les champs que tu peux en 
garder à la maison pour ton propre bétail. En revanche, dès 
qu’il n’y en a plus dans les champs, tu dois faire disparaître 
cette nourriture de ta maison (Rachi ; Sifra).
8-22. Le yovel/Jubilé. Les lois du yovel nous rappellent que 
la terre et la liberté sont des dons de Dieu et qu’Il attribuera 
ces biens à qui bon Lui semble. Se pénétrer de cette vérité 
aide à ne commettre aucune malhonnêteté et à ne pas voler, 
car elle nous fait prendre conscience du fait que Dieu Seul 
est le véritable propriétaire. Le fait de compter les années 
nous aide à garder en permanence ce principe à l’esprit 
(’Hinoukh).
רְתָּ לְךָ .8 -Tu compteras pour toi. L’obligation de comp — וְסָפ�
ter les années jusqu’au yovel incombe uniquement au 
Sanhédrin, puisque c’est au singulier qu’elle est transmise à 
Moïse, chef du Sanhédrin (Sifra).
 Le nombre sept symbolise l’achèvement d’un cycle com-
plet au sein de la Création ; le jour du Chabbat et l’année de 
la chemita constituent donc le témoignage que la Création 
tout entière est l’œuvre de Dieu. Les sept cycles menant au 
yovel soulignent la même idée. C’est pourquoi ce verset 
évoque sept années sabbatiques et sept cycles sabbatiques 
(’Hinoukh).
ר תְּרוּעָה .9  Une sonnerie saccadée de chofar. Les Sages — שׁוֹפ�
déduisent que le son saccadé doit être précédé et suivi d’une 
sonnerie de chofar longue et continue [ה  tekia], de sorte ,תְּקִיע�
que la sonnerie du chofar du yovel soit identique à celle de 

PARACHAT BEHAR
1 HACHEM parla à Moïse sur le Mont Sinaï, en disant : 2 Parle aux enfants d’Israël et dis-leur : 

lorsque vous arriverez sur la terre que Je vous donne, la terre observera un repos de 
Chabbat pour HACHEM. 3 Durant six ans tu ensemenceras ton champ et durant six ans tu tail-
leras ta vigne ; et tu rassembleras sa récolte. 4 Et la septième année, ce sera un repos absolu 
pour la terre, un Chabbat pour HACHEM ; tu n’ensemenceras pas ton champ et ne tailleras 
pas ta vigne. 5 Les pousses spontanées de ta moisson tu ne moissonneras pas et les raisins 
que tu as gardés pour toi tu ne vendangeras pas ; ce sera une année de repos pour la terre. 
6 Le produit du Chabbat de la terre sera à vous pour le manger, pour toi, pour ton esclave 
et pour ta servante ; pour ton salarié et pour ton résident, qui habitent avec toi. 7 Et pour 
ton bétail et pour la bête sauvage qui est sur ta terre, toute sa récolte sera pour consommer.
  8 Tu compteras pour toi sept années sabbatiques, sept fois sept ans ; les jours des 
sept années sabbatiques seront pour toi quarante-neuf années. 9 Tu feras retentir une 
sonnerie saccadée de chofar, le septième mois, le dix du mois ; au Jour du Pardon 

25
Chemita / 

L’année 
sabbatique

Le yovel/
jubilé

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כה / י־יח פרשת בהר  738 /  ספר ויקרא 

 
Roch Hachana. En outre, ces sonneries sont accompagnées 
d’une prière presque identique à celle de la amida du mous-
saf de Roch Hachana (Roch Hachana 26b).

 Et vous proclamerez la liberté. Tous les — וּקְרָאתֶם דְּרוֹר .10
esclaves juifs doivent être libérés, même s’ils n’ont pas ac-
compli la durée habituelle de six ans et même s’ils avaient 
choisi de rester avec leur maître après la période de six ans, 
comme la Torah l’enseigne dans l’Exode 21, 5 et 6 (Rachi).
 Pour qu’un homme apprécie la liberté, il doit accorder au-
tant de valeur à la liberté des autres qu’à la sienne. Lorsque 

le peuple juif libère ses esclaves parce qu’il se soucie du 
bien-être de l’autre, ce n’est pas seulement les esclaves, 
mais le peuple tout entier qui en bénéficie (Pnei Yehochoua).

-Année du yovel. Vous l’appellerez par ce nom. La ra — יוֹבֵל
cine du mot yovel signifie bélier : le nom de cette année fait 
donc allusion à la sonnerie de corne de bélier (chofar) qui la 
consacre (Rachi ; Ibn Ezra).
 D’après le Ramban, le mot yovel désigne le mouvement : 
les esclaves sont libérés et tout le monde est donc libre de se 
déplacer à sa guise.

 
רש“י

אלא לומר לך, תקיעת עשור לחדש דוחה שבת בכל ארצכם, ואין תקיעת ראש 
השנה דוחה שבת בכל ארצכם אלא בבית דין בלבד (ת’’כ שם ה): (י) וקדשתם. 
בכניסתה מקדשין אותה בב”ד ואומרים מקודשת השנה (ת’’כ פרק ב:א; ר’’ה 
ח:): וקראתם דרור. לעבדים, בין נרצע בין שלא כלו לו שש שנים משנמכר. 
ט:)  ר’’ה  ב;  (ת’’כ שם  וכו’  דיירא  בי  דרור כמדייר  לשון  יהודה מהו  ר’  אמר 
שדר בכל מקום שהוא רוצה ואינו ברשות אחרים: יובל הוא. שנה זאת מובדלת 
משאר שנים בנקיבת שם לה לבדה, ומה שמה, יובל שמה, על שם תקיעת שופר: 
ואיש אל משפחתו  לבעליהן:  חוזרות  שהשדות  ושבתם איש אל אחזתו. 
תשובו. לרבות את הנרצע (ת’’כ שם ה): (יא) יובל הוא שנת החמשים שנה. 
מה ת”ל, לפי שנאמר וקדשתם וגו’, כדאיתא בר”ה (ח:) ובת”כ (פרק ג:א): את 
נזריה. את הענבים המשומרים, אבל בוצר אתה מן המופקרים. כשם שנאמר 
בשביעית כך נאמר ביובל (שם ב) נמצאו שתי שנים קדושות סמוכות זו לזו, שנת 
הארבעים ותשע שמטה ושנת החמישים יובל: (יב) קדש תהיה לכם. תופסת 
דמיה כהקדש. יכול תצא היא לחולין, ת”ל תהיה, בהויתה תהא (שם ג; קידושין נח.): 
מן השדה תאכלו. על ידי השדה אתה אוכל מן הבית, שאם כלה לחיה מן השדה 
צריך אתה לבער מן הבית (שם ד) כשם שנאמר בשביעית כך נאמר ביובל: (יג) 
תשובו איש אל אחזתו. והרי כבר נאמר ושבתם איש אל אחזתו (לעיל פסוק 
י) אלא לרבות המוכר שדהו ועמד בנו וגאלה שחוזרת לאביו ביובל (ת’’כ שם ו): 
(יד) וכי תמכרו וגו’. לפי פשוטו כמשמעו. ועוד יש דרשה, מנין כשאתה מוכר 

מכור לישראל חברך, ת”ל וכי תמכרו ממכר, לעמיתך מכור. ומנין שאם באת 
לקנות קנה מישראל חברך, ת”ל או קנה, מיד עמיתך (ת’’כ פרשתא ג:א): אל 
תונו. זו אונאת ממון (שם ד): (טו) במספר שנים אחר היובל תקנה. זהו 
פשוטו ליישב המקרא על אופניו. על האונאה בא להזהיר. כשתמכור או תקנה 
קרקע דעו כמה שנים יש עד היובל, ולפי השנים ותבואות השדה שהיא ראויה 
לעשות ימכור המוכר ויקנה הקונה. שהרי סופו להחזירה לו בשנת היובל, ואם 
וזה מוכרה בדמים יקרים הרי נתאנה לוקח, ואם יש שנים  יש שנים מועטות 
לקנותה  צריך  לפיכך  מוכר,  נתאנה  הרי  הרבה  תבואות  ממנה  ואכל  מרובות 
לפי הזמן. וזהו שנאמר במספר שני תבואות ימכר לך, לפי מנין שני התבואות 
שדהו  שהמוכר  מכאן  דרשו  ורבותינו  לו.  תמכור  הלוקח  ביד  עומדת  שתהא 
מיום  הלוקחו  ביד  שנים  שתי  שתעמוד  שנים,  משתי  פחות  לגאול  רשאי  אינו 
ליום, ואפילו יש שלש תבואות באותן שתי שנים כגון שמכרה לו בקמותיה. ושני 
אינו יוצא מפשוטו, כלומר, מספר שנים של תבואות ולא של שדפון ומיעוט שנים 
שנים (ת’’כ שם י, ערכין כט:): (טז) תרבה מקנתו. תמכרנה ביוקר: תמעיט 
על  הזהיר  כאן  עמיתו.  איש את  תונו  ולא  (יז)  בדמיה:  תמעיט  מקנתו. 
אונאת דברים (ת’’כ פרק ד:א) שלא יקניט איש את חבירו ולא ישיאנו עצה שאינה 
הוגנת לו לפי דרכו והנאתו של יועץ. ואם תאמר מי יודע אם נתכוונתי לרעה, 
ללב,  דבר המסור  כל  יודע.  הוא  היודע מחשבות  ויראת מאלהיך,  נאמר  לכך 
שאין מכיר אלא מי שהמחשבה בלבו, נאמר בו ויראת מאלהיך (שם ב; ב“מ נח:): 

י

יא

יב

יג

יד שני 

טו

טז

יז

יח

דְּשׁוּן  רְעֲכוֹן: י וּתְק� ל א� א בְּכ� ר� עְבְּרוּן שׁוֹפ� תּ�
א  קְרוּן חֵרוּת� מְשִׁין שְׁנִין וְת� ת ח� ת שְׁנ� י�
א הִיא תְּהֵי  א יוֹבֵל� ה� תְב� ל י� א לְכ� רְע� בְּא�
ר  וּגְב� נְתֵּהּ  חֲס� לְא� ר  גְּב� וּתְתוּבוּן  לְכוֹן 
ת  א הִיא שְׁנ� רְעִיתֵהּ תְּתוּבוּן: יא יוֹבֵל� לְז�
תִזְרְעוּן  א  ל� לְכוֹן  תְּהֵי  שְׁנִין  מְשִׁין  ח�
א תִקְטְפוּן  א וְל� ה� תּ� ת כּ� חְצְדוּן י� א ת� וְל�
א  א הִיא קוּדְשׁ� א: יב אֲרֵי יוֹבֵל� ה� ת שִׁבְק� י�
הּ:  לְתּ� ת עֲל� א תֵּיכְלוּן י� קְל� תְּהֵי לְכוֹן מִן ח�
ר  גְּב� תְּתוּבוּן  א  ד� ה� א  דְיוֹבֵל� א  תּ� יג בְּשׁ�

ךְ  בְר� בְּנוּן זִבּוּן לְח� אֲרֵי תְז� נְתֵּהּ: יד ו� חֲס� לְא�
ר  א תוֹנוּן גְּב� ךְ ל� בְר� א דְח� אוֹ תִזְבּוֹן מִיד�
א  ר יוֹבֵל� ת� א בּ� יּ� ן שְׁנ� ת אֲחוֹהִי: טו בְּמִנְי� י�
א  לְתּ� עֲל� שְׁנֵי  ן  בְּמִנְי� ךְ  בְר� ח� מִן  תִּזְבֵּן 
סְגֵי  א תּ� יּ� ךְ: טז לְפוּם סְגִיאוּת שְׁנ� בֶּן ל� יְז�
זְעֵר  תּ� א  יּ� שְׁנ� זְעֵרוּת  וּלְפוּם  זְבִינוֹהִי 
בֶּן  מְז� א הוּא  לְתּ� עֲל� ן  מִנְי� אֲרֵי  זְבִינוֹהִי 
ל  בְרֵהּ וְתִדְח� ת ח� ר י� א תוֹנוּן גְּב� ךְ: יז וְל� ל�
עְבְּדוּן  הֲכוֹן: יח וְת� א יְי� אֱל� ךְ אֲרֵי אֲנ� ה� מֵאֱל�
עְבְּדוּן  וְת� תִּטְּרוּן  י  דִּינ� ת  וְי� י  מ� קְי� ת  י�

ת  tשְׁנ ת  א] ם  שְׁתֶּ֗ וְקִדּ� ם:  Dרְצְכ ל־א� בְּכ� ר  שׁוֹפ5 ירוּ  עֲב7 תּ@
ל  Yיה� יוֹב ל־יֽשְֹׁב4 רֶץ לְכ� א5 ם דְּר֛וֹר בּ� את\ ה וּקְר� ֔ נ� חֲמִשִּׁים֙ שׁ� ה@
אֶל־ ישׁ  וְא7 ת֔וֹ  אֶל־אֲחֻזּ� ישׁ  אִ֚ ם  בְתֶּ֗ וְשׁ� ם  כֶ֔ ל� ה  gהְי ת8ּ הִוא֙ 
ה  gהְי ה ת8ּ נ5 ים שׁ� חֲמִש7ּׁ ת ה@ וא שְׁנ[ ל הִ֗ בוּ: יוֹב] שׁ� חְתּ֖וֹ תּ� מִשְׁפּ�
יה� וְל֥אֹ תִבְצְר֖וּ  עוּ וְל֤אֹ תִקְצְרוּ֙ אֶת־סְפִיחֶ֔ ֔ ם ל֣אֹ תִזְר� כ4 ל�
ה  דֶ֔ שּׂ� ן־ה� מִ֨ ם  כ4 ל� ה  gהְי ת8ּ קֹ֖דֶשׁ  וא  הִ֔ ל  יוֹב] י  כִּ֚  : יה� Dאֶת־נְזִר
ישׁ  Eבוּ א שֻׁ֕ זֹּ֑את תּ� ל ה� יּוֹב/ ת ה� cהּ: בִּשְׁנ ת> תֹּֽאכְל֖וּ אֶת־תְּבֽוּא�
ד  Xּמִי נֹ֖ה  ק� א֥וֹ  ך�  עֲמִיתֶ֔ ל@ ר֙  מִמְכּ� י־תִמְכְּר֤וּ  וְכ8 תֽוֹ:  אֶל־אֲחֻזּ�
ר  Xח א� נִים֙  שׁ� ר  tּבְּמִסְפ יו:  ח8 אֶת־א� ישׁ  א7 ל־תּוֹנ֖וּ  א� ך�  עֲמִית4
ר־ ר שְׁנ̀י־תְבוּאֹ֖ת יִמְכּ� cּך� בְּמִסְפ ת עֲמִית4 ה מֵא] aל תִּקְנ יּוֹבֵ֔ ה�
נִ֔ים  שּׁ� ת֔וֹ וּלְפִי֙ מְעֹ֣ט ה� רְבֶּה֙ מִקְנ� נִ֗ים תּ� שּׁ� י ׀ ר֣בֹ ה� Qךְ: לְפ ל>
ךְ: וְל֤אֹ תוֹנוּ֙  ר ל> ר תְּבוּאֹ֔ת ה֥וּא מֹכ/ Xּי מִסְפ ת֑וֹ כִּ֚ יט מִקְנ� Eמְע תּ�
ם:  Dי יהו֖ה אֱלֽהֵֹיכ י אֲנ7 jּיך� כ את� מ̀אֱלה4ֹ ר/ ישׁ אֶת־עֲמִית֔וֹ וְי� Qא
ם  gעֲשִׂית ו@ תִּשְׁמְר֖וּ  י  cט וְאֶת־מִשְׁפּ� י  ֔ אֶת־חֻקֹּת� עֲשִׂיתֶם֙  ו@

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



739 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BEHAR 25 / 10-18

vous ferez retentir le chofar dans toute votre terre. 10 Vous sanctifierez la cinquantième 
année et vous proclamerez la liberté sur la terre pour tous ses habitants ; ce sera pour vous 
l’année du yovel, vous retournerez chacun vers son héritage ancestral et chacun vers sa 
famille, vous retournerez. 11 Ce sera l’année du yovel — cette cinquantième année — sera 
pour vous, vous ne sèmerez pas et vous ne récolterez pas ses pousses spontanées et vous ne 
vendangerez pas ce que vous en avez gardé [pour vous-mêmes]. 12 Car c’est une année de 
yovel, elle sera sainte pour vous ; du champ, vous mangerez sa récolte. 13 En cette année de 
yovel, vous retournerez chacun vers son héritage ancestral.
 14 Et lorsque vous vendrez un bien à ton prochain ou achèterez de la main de ton prochain, 
ne vous lésez pas l’un l’autre. 15 Selon le nombre des années suivant le yovel tu achèteras à 
ton prochain ; selon le nombre d’années de récoltes il te vendra. 16 Suivant le grand nombre 
d’années tu augmenteras son prix et suivant le petit nombre d’années tu diminueras son 
prix ; car il te vend un nombre de récoltes.
 17 Et vous ne lèserez pas chacun son prochain et tu craindras ton Dieu ; car Je suis HACHEM, 
votre Dieu.
 18 Vous accomplirez Mes décrets et observerez Mes statuts et les accomplirez ; et vous 

L’enchaî-
nement 

des 
passages

 
 Vers son héritage anscestral. Comme la Torah — אֶל-אֲחֻזָּתוֹ
le précise dans la suite du chapitre, les parcelles de patri-
moine ayant été vendues depuis le yovel précédent revien-
nent à leur propriétaire d’origine au début du nouveau yovel 
(Rachi).
 Le mot ה  tenir fermement. Celui ,אחז héritage, vient de ,אֲחֻזּ�
qui possède un terrain le tient sous son emprise. On peut 
dire en outre que la terre elle-même a une certaine emprise 
sur la personne qui s’y attache (Radak, Chorachim).
שָּׂדֶה .12  Du champ. Tout comme les produits de la — מִן-ה�
chemita, ce qui pousse durant le yovel ne peut être consom-
mé qu’aussi longtemps que l’on peut manger du champ et 
que les hommes et les bêtes y trouvent de quoi se nourrir 
[voir plus haut, v. 7] (Rachi ; Sifra).
14-55. L’enchaînement des passages de la sidra. Rachi 
(26, 1) explique le rapport entre les différents passages de 
cette sidra qui semblent se suivre sans aucune logique. Les 
divers commandements énoncés ici nous enseignent que 
celui qui, par cupidité, refuse d’observer les interdictions de 
la chemita et du yovel, finira par perdre sa fortune et sera 
contraint de vendre ses biens mobiliers (verset 14). S’il ne se 
repent pas, il devra vendre son patrimoine (versets 25 à 28) 
et sa demeure (versets 29 à 31). Finalement, il sera obligé 
d’emprunter avec intérêt. Si ces sanctions progressives ne 
suffisent pas, il devra se vendre lui-même comme serviteur 
d’un autre Juif (versets 37 à 43) et finalement à un non-
Juif. Enfin, comble de déchéance, il se vendra et servira des 
idoles (versets 47 à 55).
עֲמִיתֶךָ .14  Lorsque vous vendrez un bien — וְכִי-תִמְכְּרוּ מִמְכָּר ל�
à ton prochain. Outre le sens immédiat du verset qui inter-
dit toute fraude dans le commerce, la Torah nous enseigne 
qu’il faut commercer en priorité avec des coreligionnaires. 
Lorsque vous vendrez — ou achèterez — des biens, efforce-
toi de réaliser ces transactions avec ton prochain (Rachi ; 
Sifra). C’est une extension du principe général selon lequel il 
faut s’efforcer d’aider ses frères dans la mesure du possible. 

La façon la plus noble de faire la charité est de permettre 
à l’homme de gagner honorablement sa vie, sans avoir re-
cours à des dons humiliants ; par conséquent, pour aider un 
coreligionnaire dans le besoin, il est bon de faire du com-
merce avec lui.
ל תּוֹנוֹ -Ne lésez pas. Cette expression se réfère aux pra — א�
tiques commerciales. N’agissez pas les uns envers les autres 
d’une façon qui manque de probité.
ר שָׁנִים .15  Selon le nombre des années. Puisque les — בְּמִסְפּ�
champs reviennent à leur propriétaire d’origine à l’arrivée 
du yovel, celui qui achète un champ achète en réalité le 
nombre de récoltes que ce champ produira jusqu’au yovel. 
Par conséquent, en fixant ce prix par rapport à la valeur du 
champ — comme si l’acheteur devait le garder indéfiniment 
— le vendeur enfreint l’interdiction de léser son prochain 
énoncée au verset précédent (Rachi ; Sifra).
 Et vous ne lèserez pas. Au verset 14, cette — וְלאֹ תוֹנוּ .17
expression faisait allusion à certaines pratiques commer-
ciales ; dans ce verset, la Torah interdit de blesser verbale-
ment son prochain. Il est interdit de rappeler à quelqu’un ses 
fautes passées, les périodes obscures de son existence ou 
ses origines et il est également interdit de donner un conseil 
que l’on sait être mauvais. Le verset précise, pour celui 
qui croit pouvoir s’autoriser à agir ainsi sans que personne 
ne connaisse ses mauvaises intentions : tu craindras ton 
Dieu. . ., car Dieu connaît les véritables pensées que l’homme 
abrite dans son cœur (Rachi ; Bava Metsia 58b).
 Les Sages (ibid.) enseignent qu’il est plus grave de blesser 
verbalement une personne que de la voler, car une perte 
d’argent peut être compensée tandis que la honte demeure. 
Celui qui fait honte à son prochain en public est assimilé à 
un assassin et ne sortira jamais du Guéhinam.
י .18 מִשְׁפָּט�  . . . י   Mes décrets. . . Mes statuts. La Torah — חֻקֹּת�
exhorte Israël à observer les lois de la chemita et du yov-
el. Les lois agricoles sont appelées חֻקִּים, décrets, car elles 
ne reposent pas sur la logique humaine, tandis que les lois 

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כה / יט־ל פרשת בהר  740 /  ספר ויקרא 

 
concernant la fraude, la libération des serviteurs et le re-
tour des terres patrimoniales sont des טִים  statuts, plus ,מִשְׁפּ�
faciles à comprendre [il est juste et logique de se conduire 
avec honnêteté et d’empêcher que la liberté et le patri-
moine hérité des ancêtres ne se perdent définitivement] 
(Ramban).

ח ל-הָאָרֶץ לָבֶט� בְתֶּם ע�  Et vous demeurerez en sécurité sur — וִישׁ�
la terre. La transgression des lois de la chemita et du yovel 
est une des causes de l’exil (Avot 5, 9).

ח .19 בְתֶּם לָבֶט� -Vous demeurerez en sécurité. Cette ex — וִישׁ�
pression figurait déjà dans le verset précédent pour garantir 

 
רש“י

(יח) וישבתם על הארץ לבטח. שבעון שמטה ישראל גולים, שנאמר אז תרצה 
הארץ את שבתותיה, והרצת את שבתותיה (להלן כו:לד) ושבעים שנה של גלות בבל 
ונתנה הארץ  (יט)  לו:כא):  ב  הימים  (דברי  היו  שבטלו  שמטות  שבעים  כנגד 
לשבע.  ואכלתם  בצורת:  משנת  תדאגו  שלא  עליה.  לבטח  וישבתם  וגו’ 
אף בתוך המעים תהא בו ברכה (ת’’כ שם ד; שם בחוקותי פרק א:ז): (כ) ולא 
נאסף. אל הבית: את תבואתנו. כגון יין ופירות האילן וספיחין הבאים מאליהם: 
(כא) לשלש השנים. לקצת הששית, מניסן ועד ר”ה, ולשביעית ולשמינית, שיזרעו 
בשמינית במרחשון ויקצרו בניסן: (כב) עד השנה התשיעית. עד חג הסכות של 
תשיעית שהוא עת בוא תבואתה של שמינית לתוך הבית, שכל ימות הקיץ היו בשדה 
בגרנות ובתשרי הוא עת האסיף לבית. ופעמים שהיתה צריכה לעשות לארבע 
שנים  שתי  קרקע  מעבודת  בטלין  שהן  השביעית,  השמטה  שלפני  בששית  שנים, 
רצופות, השביעת והיובל. ומקרא זה נאמר בשאר השמטות כולן: (כג) והארץ 
לא תמכר. ליתן לאו על חזרת שדות לבעלים ביובל שלא יהא הלוקח כובשה (ת“כ 
ד:ח): לצמתת. לפסיקה, למכירה פסוקה עולמית: כי לי הארץ. אל תרע עינך 
ועבד עברי,  לרבות בתים  (כד) ובכל ארץ אחזתכם.  (שם) שאינה שלך:  בה 
ולפי פשוטו סמוך לפרשה שלאחריו,  (כא.).  ודבר זה מפורש בקידושין בפרק א’ 
שהמוכר אחוזתו רשאי לגאלה לאחר שתי שנים או הוא או קרובו ואין הלוקח יכול 

לעכב: (כה) כי ימוך אחיך ומכר. מלמד שאין אדם רשאי למכור שדהו אלא 
מחמת דוחק עוני (ת’’כ פרק ה:א): מאחזתו. ולא כולה, למדה תורה דרך ארץ 
לעכב:  יכול  הלוקח  ואין  אחיו.  ממכר  את  וגאל  (שם):  לעצמו  שדה  שישייר 
(כו) ואיש כי לא יהיה לו גואל. וכי יש לך אדם בישראל שאין לו גואלים, אלא 
גואל שיוכל לגאול ממכרו (שם ב): (כז) וחשב את שני ממכרו. כמה שנים היו 
עד היובל כך וכך, בכמה מכרתיה לך בכך וכך, עתיד היית להחזירה ביובל, נמצאת 
קונה מספר התבואות כפי חשבון של כל שנה, אכלת אותה שלש שנים או ארבע, 
בדמי  והשיב את העודף.  וזהו:  וטול את השאר.  הוצא את דמיהן מן החשבון 
המוכר הזה  לאיש אשר מכר לו.  ללוקח:  ויתנם  המקח על האכילה שאכלה, 
שבא לגאלה (ת“כ שם ג; ערכין ל.): (כח) [די השיב לו. מכאן שאינו גואל לחצאין 
(ת’’כ שם ה; ערכין שם, ל:):] עד שנת היובל. שלא יכנס לתוך אותה שנה כלום 
שהיובל משמט בתחלתו (ת’’כ שם ז): (כט) בית מושב עיר חומה. בית בתוך 
עיר המוקפת חומה מימות יהושע בן נון (שם פרשתא ד:א; ערכין לב.): והיתה 
גאלתו. לפי שנא’ בשדה שיכול לגאלה משתי שנים ואילך כל זמן שירצה, ובתוך שתי 
שנים הראשונים אינו יכול לגאלה, הוצרך לפרש בזה שהוא חלוף, שאם רצה לגאול 
בשנה ראשונה גואלה, ולאחר מכאן אינו גואלה: והיתה גאלתו. של בית: ימים. 
ימי שנה שלימה קרוים ימים וכן תשב הנערה אתנו ימים [וגו’] (בראשית כד:נה): 

יט שלישי 

כ  
[שני]

כא

כב

כג

כד

כה רביעי 

כו

כז

כח

כט חמישי 

 
[שלישי]

ל

ן: יט וְתִתֵּן  חְצ� א לְר� רְע� ל א� תְהוֹן וְתֵיתְבוּן ע� י�
ע וְתֵיתְבוּן  הּ וְתֵיכְלוּן לְמִשְׂבּ� א אִבּ� רְע� א�
א נֵיכוּל  אֲרֵי תֵימְרוּן מ� הּ: כ ו� ן עֲל� חְצ� לְר�
א נִכְנוֹשׁ  ע וְל� א נִזְר� א ל� א ה� א שְׁבִיעֵת� תּ� בְּשׁ�
ת בִּרְכְּתִי לְכוֹן  קֵּד י� א: כא וֶאֱפ� נ� לְתּ� ת עֲל� י�
א  לְתּ� עֲל� ת  י� עְבֵּד  וְת� א  שְׁתִיתֵת� א  תּ� בְּשׁ�
ה  א� א תְמִינ� תּ� ת שׁ� ת שְׁנִין: כב וְתִזְרְעוּן י� לִתְל�
א  תּ� ד שׁ� א ע� תִּיק� ע� א  לְתּ� עֲל� מִן  וְתֵיכְלוּן 
תֵּיכְלוּן  הּ  לְתּ� עֲל� ל  מֵע� ד  ע� ה  א� תְשִׁיע�
חֲלוּטִין  ן ל� בּ� תִזְדּ� א  א ל� רְע� כג וְא� א:  תִּיק� ע�
בִין  וְתוֹת� רִין  יּ� ד� אֲרֵי  א  רְע� א� דִילִי  אֲרֵי 
נְתְּכוֹן  חֲס� א א� רְע� י: כד וּבְכֹל א� מ� תּוּן קֳד� א�
ן  סְכּ� א: כה אֲרֵי יִתְמ� רְע� א תִּתְּנוּן לְא� נ� פֻּרְק�
רִיקֵהּ  פ� וְיֵיתֵי  נְתֵּהּ  חֲס� מֵא� בֵּן  וִיז� חוּךְ  א�
אֲחוּהִי:  זְבִינֵי  ת  י� וְיִפְרוֹק  לֵהּ  רִיב  דְּק�
דְבֵּק  וְת� רִיק  פּ� לֵהּ  יְהֵי  א  ל� אֲרֵי  ר  כו וּגְב�

שֵּׁב  כז וִיח� נֵהּ:  פֻּרְק� ת  כְּמִסּ� ח  שְׁכּ� וְי� יְדֵהּ 
ר  א לִגְב� ר� ת מוֹת� תֵב י� ת שְׁנֵי זְבִינוֹהִי וְי� י�
כח וְאִם  נְתֵּהּ:  חֲס� לְא� וִיתוּב  לֵהּ  בִּין  ז� דִּי 
תִיב לֵהּ וִיהֵי  ת דְּא� ח יְדֵהּ כְּמִסּ� שְׁכּ� א ת� ל�
א  א דְיוֹבֵל� תּ� ד שׁ� תֵהּ ע� ן י� א דִּזְב� זְבִינוֹהִי בִּיד�
ר  נְתֵּהּ: כט וּגְב� חֲס� א וִיתוּב לְא� וְיִפּוֹק בְּיוֹבֵל�
א שׁוּר  קְּפ� א מ� רְתּ� ב ק� בֵּן בֵּית מוֹת� אֲרֵי יְז�
א דִזְבִינוֹהִי  תּ� ם שׁ� ד מִשְׁל� נֵהּ ע� וּתְהֵי פֻרְק�
א  ל� ל וְאִם  נֵהּ:  פֻרְק� תְּהֵא  ן  בְּעִדּ� ן  עִדּ�
א  שְׁלֶמְתּ� א  תּ� לֵהּ שׁ� ם  מִשְׁל� ד  ק ע� ר� יִתְפּ�

רֶץ֙  ֨ א� ה� ה  Cתְנ וְנ> ח:  ט� Dב ל� רֶץ  א5 ל־ה� ע� ם  בְתּ\ ישׁ� ו8 ם  Uאֹת
י  Qוְכ  : יה� Dל ע� ח  ט� aב ל� ם  בְתּ\ ישׁ� ו8 ע  שׂ֑בֹ� ל� ם  aּלְת אֲכ� ו@ ֔הּ  פִּרְי�
ע וְל֥אֹ  ֔ ן ל֣אֹ נִזְר� ת הֵ֚ שְּׁבִיע� ה ה� נ; שּׁ� ל בּ� Wה־נֹּאכ תֹֽאמְר֔וּ מ�
ה  נ5 שּׁ� בּ� ם  כֶ֔ ל� תִי֙  אֶת־בִּרְכ� יתִי  וְצִוּ| ת̀נוּ:  אֶת־תְּבֽוּא� אֱסֹ֖ף  Dנ
ם  עְתֶּ֗ ים: וּזְר� נ8 שּׁ� ה לִשְׁל֖שֹׁ ה� ֔ תְּבוּא� ת֙ אֶת־ה� שׂ� ית וְע� שִּׁשּׁ� ה�
ן  Uׁש י� ה  תְּבוּא; מִן־ה� ם  aּלְת אֲכ� ו@ ת  שְּׁמִינִ֔ ה� ה  נ; שּׁ� ה� ת  אֵ֚
ן:  שׁ> הּ תֹּֽאכְל֖וּ י� ֔ ת� ד־בּוֹא֙ תְּב֣וּא� ת ע� תְּשִׁיעִ֗ ה ה� נ; שּׁ� ד ׀ ה� Xע
ים  qי־גֵר כ8ּ רֶץ  Uא ה� י  Eכִּי־ל ת  לִצְמִתֻ֔ כֵר֙  תִמּ� ל֤אֹ  רֶץ  ֗ א� וְה�
ה  גְּאֻל5ּ ם  תְכ4 אֲחֻזּ� רֶץ  gא וּבְכֹ֖ל  י:  ד8 עִמּ� ם  aּת א� ים  jב וְתֽוֹשׁ�
ת֑וֹ  ר מ̀אֲחֻזּ� Wכ יך� וּמ� חִ֔ מ֣וּךְ א� י־י� רֶץ:    כ8ּ א> תִּתְּנ֥וּ ל�
ישׁ  וְאִ֕ יו:  ח8 א� ר  cּמִמְכ ת  ל א/ ֕ א� וְג� יו  ֔ אֵל� ר֣בֹ  קּ� ה� גֹֽאֲלוֹ֙  א  Cוּב
תֽוֹ:  גְאֻלּ� י  Yכְּד א  צ5 וּמ� ד֔וֹ  י� ה  יג� Qּׂוְהִש ל  dגֹּא הְיֶה־לּ֖וֹ  י8 ל֥אֹ  י  jּכ
ר  gׁישׁ אֲש Eא ף ל� עֹדֵ֔ ר֔וֹ וְהֵשִׁיב֙ אֶת־ה; י מִמְכּ� ב֙ אֶת־שְׁנ] וְחִשּׁ�
יב  Qׁש ד֗וֹ דֵּי֘ ה� י� ה  ֜ צְא� ם לאֹ־מ> וְאִ֨ תֽוֹ:  אֲחֻזּ� ב ל@ ר־ל֑וֹ וְש5ׁ כ� מ>
א֙  צ� ל וְי� dיּוֹב ת ה� Xד שְׁנ Wה אֹת֔וֹ ע gקֹּנ ד֙ ה� ר֗וֹ בְּי� ה מִמְכּ� י; לוֹ֒ וְה�
ב֙  י־יִמְכֹּ֤ר בּ̀ית־מוֹשׁ� ישׁ כ8ּ תֽוֹ:     וְאִ֗ אֲחֻזּ� ב ל@ ל וְש5ׁ יּבֵֹ֔ בּ�
ים  Eמ ר֑וֹ י� ת מִמְכּ� Xד־תֹּ֖ם שְׁנ ת֔וֹ ע� ה֙ גְּאֻלּ� יְת� ה וְה> ֔ יר חוֹמ� Qע
ה֒  ה תְמִימ� נ; ד־מְל֣אֹת לוֹ֘ שׁ� ל ע� אֵ֗ ם לֽאֹ־יִגּ� Qתֽוֹ: וְא ה גְאֻלּ� הְי\ ת8ּ

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



741 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BEHAR 25 / 19-30

demeurerez en sécurité sur la terre.
 19 La terre donnera son fruit et vous mangerez à satiété ; vous demeurerez en sécurité sur 
elle. 20 Et si vous dites : que mangerons-nous la septième année ? — Voici ! Nous ne sèmerons 
pas et ne rassemblerons pas notre récolte ! 21 J’ordonnerai Ma bénédiction pour vous dans 
la sixième année et elle produira une récolte suffisante pour les trois ans. 22 Vous sèmerez la 
huitième année mais vous mangerez de l’ancienne récolte jusqu’à la neuvième année, 
jusqu’à l’arrivée de sa récolte, vous mangerez l’ancienne.
  23 Et la terre ne sera pas vendue pour l’éternité, car la terre est Mienne ; car vous êtes 
des étrangers et des résidents avec Moi. 24 Et dans toute la terre de votre héritage ancestral 
vous accorderez un rachat pour la terre. 25 Si ton frère s’appauvrit et vend une partie de son 
héritage ancestral, son libérateur qui lui est proche viendra et rachètera la vente de son 
frère. 26 Et si un homme n’a pas de libérateur, mais que ses moyens soient suffisants et qu’il 
trouve ce qui est nécessaire à son rachat, 27 il calculera les années de sa vente et restituera 
le surplus à l’homme auquel il l’a vendu ; et il reviendra vers son héritage ancestral. 28 Et s’il 
ne trouve pas assez de ressources pour le rembourser, sa vente restera en possession de son 
acheteur jusqu’à l’année du yovel ; elle sortira lors de l’année du yovel et il retournera vers 
son héritage ancestral.
 29 Et si un homme vend une maison d’habitation dans une ville entourée de murailles, 
son rachat pourra survenir jusqu’à la fin de l’année de sa vente ; sa période de rachat sera 
d’un an. 30 Et si elle n’a pas été rachetée jusqu’à ce que s’écoule pour lui une année pleine, 

Rachat de 
la terre

 
à Israël que, par le respect de la chemita, l’exil lui sera évité. 
Dans ce verset, Dieu promet que ceux qui laisseront leur 
terre en jachère ne souffriront pas de la famine (Rachi), la-
quelle oblige une personne à quitter son pays pour se procu-
rer de la nourriture (Ramban ; Sforno).

תֹאמְרוּ .20 -Et si vous dites. Le verset précédent pro — וְכִי 
met que quelle que soit la quantité de nourriture disponible, 
celle-ci suffira grâce à la bénédiction Divine ; cependant, si 
votre foi n’est pas assez forte pour vous satisfaire de cette 
promesse et que vous vous demandiez comment une seule 
récolte pourra suffire si longtemps, Dieu promet d’accorder 
une bénédiction telle, que vous serez tranquillisés en voyant 
l’abondance de la récolte (Sforno).
 Le ’Hazon Ich explique que la Torah ne garantit pas que 
chacun jouira d’une grande prospérité et d’une nourriture 
abondante malgré les restrictions de la chemita. Elle promet 
seulement à Israël que, contrairement à la nature apparente 
des choses, le repos de la terre ne provoquera pas forcément 
un manque de nourriture : il y aura une bénédiction générale 
pour ceux qui observent ces lois. Cependant, comme c’est 
toujours le cas, les fautes de certains peuvent annuler la 
bénédiction et des particuliers souffriront peut-être à cause 
des actes de leurs prochains (’Hazon Ich, Cheviit 18, 4).

שָּׁנִים .21  Pour les trois ans. La récolte de la sixième — לִשְׁלשֹׁ ה�
année suffira pour une période qui chevauche trois années : 
la sixième année, depuis le mois de Nissan jusqu’à la fin de 
l’année ; toute la septième année ; la huitième année, au 
moins jusqu’au mois de Nissan, où la nouvelle récolte arrive 
à maturité (Rachi).

23-34. Rachat de la terre. Comme noté plus haut (versets 14 

et 15), une terre patrimoniale ne peut être vendue que pour le 
nombre des récoltes qu’elle produira jusqu’au yovel, où elle 
reviendra à son propriétaire d’origine. Le passage suivant en-
seigne l’obligation, pour les proches d’un pauvre contraint de 
vendre sa terre, de la racheter avant le yovel et de la rendre à 
son propriétaire initial. Si les proches parviennent à réunir la 
somme correspondant à la juste valeur du champ, l’acheteur 
doit le leur vendre. Cette loi souligne une fois de plus, que la 
terre appartient à Dieu et ne peut être vendue pour toujours, 
car vous êtes des étrangers et des résidents avec Moi.

-S’appauvrit. . . une partie de son héri — יָמוּךְ . . . מֵאֲחֻזָּתוֹ .25
tage ancestral. Un homme ne doit vendre son patrimoine 
que s’il s’est appauvri et même dans ce cas, il doit s’efforcer 
de n’en vendre qu’une partie (Rachi ; Sifra).

ב .27  Il calculera. Par exemple, s’il restait dix récoltes — וְחִשּׁ�
jusqu’au yovel lorsqu’il l’a acheté, chaque récolte vaut un 
dixième du prix d’achat (Rachi).

ב עִיר חוֹמָה .29  Une maison d’habitation dans une — בֵּית-מוֹשׁ�
ville entourée de murailles. Il s’agit d’une maison située dans 
une ville déjà entourée de murailles à l’époque de Josué. 
Les conditions de ce rachat sont presque diamétralement 
opposées à celles des champs et des maisons sises dans les 
villes ouvertes. Un champ ne peut pas être racheté dans les 
deux premières années suivant la vente, mais il peut l’être 
n’importe quand après ce délai, tandis qu’une maison située 
dans une ville ouverte peut être rachetée immédiatement. 
En revanche, une maison située dans une ville entourée de 
murailles ne peut être rachetée qu’au cours de l’année qui 
suit la vente. Après un an, elle devient la propriété définitive 
de l’acheteur (Rachi ; Sifra).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כה / לא־לח פרשת בהר  742 /  ספר ויקרא 

 
32-34. Les villes des Lévites. Contrairement aux autres 
tribus, les Lévites n’ont pas reçu de territoire. Ils ont reçu 
quarante-huit villes réparties à travers le pays, chacune 
étant entourée d’une bande de terrain ouvert de deux mille 
coudées de large (voir Nombres 35, 1 à 8). Les lois qui sui-
vent s’appliquent tant aux maisons qu’aux terrains ouverts 
entourant les villes des Lévites. Elles concernent un bien 
que possède un Lévite ou hérité par un Israélite d’un ancêtre 
lévite (Rambam, Hilkhot Chemita VeYovel 13, 8 et 9).

ת עוֹלָם .32  Un droit de rachat éternel. Tous les biens — גְּאֻלּ�
des Lévites, les maisons comme les champs, peuvent être 

rachetés immédiatement ou plus tard, que la ville soit en-
tourée de murailles ou qu’elle ne le soit pas (Rachi ; Sifra).
לְוִיִּם .33 מִן-ה� ל  יִגְא� אֲשֶׁר   .Et celui qui achètera des Lévites — ו�
Bien que le mot ל  signifie en général rachètera, il peut יִגְא�
également signifier achètera, comme c’est le cas dans ce 
verset (Rachi).
 Tel est leur héritage ancestral. Puisque l’unique — הִוא אֲחֻזָּתָם
patrimoine des Lévites en Erets Israël est constitué de villes 
et de leurs environs, ils ne peuvent jamais en perdre définiti-
vement la moindre parcelle (Rachi).
 Ne sera pas vendu. Cela ne signifie pas que les — לאֹ יִמָּכֵר .34

 
רש“י

(ל) וקם הבית וגו’ לצמיתת. יצא מכחו של מוכר ועומד בכחו של קונה: [אשר 
לא חמה. לו קרינן. אמרו רבותינו ז”ל אע”פ שאין לו עכשיו הואיל והיתה לו קודם 
לכן (ערכין שם; ת’’כ שם ז) ועיר נקבה היא והוצרך לכתוב לה, אלא מתוך שצריך 
לכתוב לא בפנים תקנו לו במסורת, זה נופל על זה]: לא יצא ביבל. אמר רב 
ספרא אם פגע בו יובל בתוך שנתו לא יצא (ערכין לא:): (לא) ובתי החצרים. 
כתרגומו פצחין [ס“א פצחיא] עיירות פתוחות מאין חומה, והרבה יש בספר יהושע 
(פרקים יג־יט) הערים וחצריהם. בחצריהם ובטירותם (בראשית כה:טז): על שדה 
הארץ יחשב. הרי הן כשדות, שנגאלין עד היובל, ויוצאין ביובל לבעלים אם לא 
נגאלו (ת“כ פרק ו:ב־ג; ערכין לג.): גאלה תהיה לו. מיד אם ירצה. ובזה יפה כחו 
מכח שדות, שהשדות אין נגאלות עד שתי שנים (שם): וביובל יצא. בחנם: (לב) 
וערי הלוים. ארבעים ושמנה עיר שנתנו להם: גאלת עולם. גואל מיד ואפילו 
לפני שתי שנים. אם מכרו שדה משדותיהם הנתונות להם באלפים אמה סביבות 
הערים, או אם מכרו בית בעיר חומה, גואלין לעולם ואינו חלוט לסוף שנה (ת“כ 
שם ד־ה; ערכין שם): (לג) ואשר יגאל מן הלוים. ואם יקנה בית או עיר מהם: 
ויצא ביבל. אותו ממכר של בית או של עיר וישוב ללוי שמכרו, ולא יהיה חלוט 
כשאר בתי ערי חומה של ישראל, וגאולה זו לשון מכירה. דבר אחר לפי שנאמר 
גאולת עולם תהיה ללוים, יכול לא דבר הכתוב אלא בלוקח ישראל שקנה בית בערי 
הלוים, אבל לוי שקנה מלוי יהיה חלוט ת”ל ואשר יגאל מן הלוים, אף הגואל מיד 
לוי גואל גאולת עולם (ת’’כ שם ו; ערכין שם): ויצא ממכר בית. הרי זו מצוה 
אחרת, ואם לא גאלה יוצאה ביובל, ואינו נחלט לסוף [שנה] כבית של ישראל (ת“כ 

שם ז; ערכין לג.): כי בתי ערי הלוים היא אחזתם. לא היה להם נחלת שדות 
וכרמים אלא ערים לשבת ומגרשיהם, לפיכך הם להם במקום שדות ויש להם גאולה 
כשדות, כדי שלא תופקע נחלתם מהם (ת“כ שם ח): (לד) ושדה מגרש עריהם 
ולא גאלה ומכרה גזבר,  לוי את שדהו  מכר גזבר, שאם הקדיש בן  לא ימכר. 
אינה יוצאה לכהנים ביובל כמו שנאמר בישראל ואם מכר את השדה לאיש אחר 
לא יגאל עוד (להלן כז:כ) אבל בן לוי גואל לעולם (ת’’כ שם ה,ט): (לה) והחזקת 
בו. אל תניחהו שירד ויפול ויהיה קשה להקימו אלא חזקהו משעת מוטת היד. למה 
זה דומה, למשאוי שעל החמור. עודהו על החמור [ס“א במקומו], אחד תופס בו 
ומעמידו. נפל לארץ, חמשה אין מעמידין אותו (שם פרשתא ה:א): גר ותושב. אף 
אם הוא גר או תושב. ואיזהו תושב, כל שקבל עליו שלא לעבוד ע”ז ואוכל נבלות 
(שם): (לו) [נשך ותרבית. חד שווינהו רבנן ולעבור עליו בשני לאוין (ב’’מ ס:):] 
ויראת מאלהיך. לפי שדעתו של אדם נמשכת אחר הרבית וקשה לפרוש הימנו, 
ומורה לעצמו היתר בשביל מעותיו שהיו בטלות אצלו, הוצרך לומר ויראת מאלהיך. 
או התולה מעותיו בנכרי כדי להלוותם לישראל ברבית הרי זה דבר המסור ללבו של 
אדם ומחשבתו, לכך הוצרך לומר ויראת מאלהיך (שם נח:): (לח) אשר הוצאתי 
וגו’. והבחנתי בין בכור לשאינו בכור, אף אני יודע ונפרע מן המלוה מעות לישראל 
ברבית ואומר של נכרי הם (שם סא:). דבר אחר, אשר הוצאתי אתכם מארץ 
מצרים. על מנת שתקבלו עליכם מצותי (ת’’כ שם ג) אפילו הן כבדות עליכם: לתת 
לכם את ארץ כנען. בשכר שתקבלו מצותי: להיות לכם לאלהים. שכל הדר 
בארץ ישראל אני לו לאלהים, וכל היוצא ממנה כעובד ע”ז (ת’’כ שם ד; כתובות קי:): 

°ל֣וֹ ק’

לא

לב

לג

לד

לה

לו

לז

לח

א  לֵהּ שׁוּר� דִּי  א  רְתּ� בְק� דִי  א  בֵּית� וִיקוּם 
א יִפּוֹק  רוֹהִי ל� תֵהּ לְד� ן י� חֲלוּטִין לְדִזְב� ל�
ף  קּ� א דִּי לֵית לְהוֹן מ� יּ� צְח� תֵּי פ� א: לא וּב� בְּיוֹבֵל�
ב  שּׁ� א יִתְח� רְע� ל א� ל חֲק� שׁוּרִין סְחוֹר סְחוֹר ע�
א יִפּוֹק: לב וְקִרְוֵי  א תְּהֵי לֵהּ וּבְיוֹבֵל� נ� פֻּרְק�
ם  ל� ן ע� נְתְּהוֹן פֻּרְק� חֲס� תֵּי קִרְוֵי א� אֵי בּ� לֵיו�
אֵי וְיִפּוֹק  אֵי: לג וְדִי יִפְרוֹק מִן לֵיו� תְּהֵי לְלֵיו�
א  נְתֵּהּ בְּיוֹבֵל� חֲס� א דְּא� רְתּ� וְק� א  זְבִין בֵּית�
נְתְּהוֹן בְּגוֹ  חֲס� אֵי הִיא א� תֵּי קִרְוֵי לֵיו� אֲרֵי ב�
א  ל� קִרְוֵיהוֹן  ח  רְו� ל  חֲק� לד ו� אֵל:  יִשְׂר� בְּנֵי 
אֲרֵי  ם הוּא לְהוֹן: לה ו� ל� ת ע� נ� חֲס� ן אֲרֵי א� בּ� יִזְדּ�
תְקֵף  ךְ וְת� חוּךְ וּתְמוּט יְדֵהּ עִמּ� ן א� סְכּ� יִתְמ�
ב) וִיחֵי  ב (נ’’א יְדוּר וְיִתּוֹת� ר וְתוֹת� יּ� בֵּהּ דּ�
א  א וְרִבִּית� ב מִנֵּהּ חִבּוּלְי� א תִסּ� ךְ: לו ל� עִמּ�
ת  לז י� ךְ:  חוּךְ עִמּ� וִיחֵי א� ךְ  ה� ל מֵאֱל� וְתִדְח�
א  א וּבְרִבִּית� א תִתֵּן לֵהּ בְּחִבּוּלְי� ךְ ל� סְפּ� כּ�
דִּי  הֲכוֹן  יְי� אֱל� א  ךְ: לח אֲנ� מֵיכְל� תִתֵּן  א  ל�
ן  לְמִתּ� יִם  דְמִצְר� א  רְע� תְכוֹן מֵא� י� פֵּקִית  א�
לְכוֹן  לְמֶהֱוֵי  ן  ע� דִכְנ� א  רְע� א� ת  י� לְכוֹן 

ה  קֹּנ\ ת ל� צְּמִית§ ה ל� ֗ יר אֲשֶׁר־°לא חֹמ� עִ֜ יִת אֲשֶׁר־בּ� ֨ בּ� ם ה� ק֠� וְ֠
ר  אֲשֶׁ֨ ים  חֲצֵרִ֗ ה@ י  תּ] וּב� יּבֹ̀ל:  בּ� א  יֵצ/ ל֥אֹ  יו  Uלְדֹֽרֹת אֹת֖וֹ 
ה֙  גְּאֻלּ� ב  dׁש י̀ח� רֶץ  א5 ה� ה  Yל־שְׂד ע� יב  בִ֔ ס� ה֙  חֹמ� ם  ה{ א̀ין־ל�
ם  Uת אֲחֻזּ� י  ר] ע� י  תּ/ בּ� לְוִיִּ֔ם  ה� רֵי֙  וְע� יֵצ̀א:  ל  יּבֹ/ וּב� הְיֶה־לּ֔וֹ  ת8ּ
א  צ� לְוִיִּ֔ם וְי� ל֙ מִן־ה� ר יִגְא� אֲשׁ{ ם: ו@ לְוִי8ּ ה ל� הְי\ ם ת8ּ ת עוֹל5 cּגְּאֻל
וא  לְוִיִּ֗ם הִ֚ י ה� ר] י ע� תֵּ֞ י ב� Qּל כ dֹיּב ת֖וֹ בּ� יר אֲחֻזּ� יִת וְע7 ר־בּ[ מִמְכּ�
ל֣אֹ  ם  aרֵיה ע> שׁ  cמִגְר ה  eוּֽשֲׂד א̀ל:  יִשְׂר� י  Yבְּנ בְּת֖וֹךְ  ם  ֔ ת� אֲחֻזּ�
מ֣וּךְ  י־י� ם:     וְכ8 Dה ם ה֖וּא ל� iת עוֹל cּי־אֲחֻז ר כ8ּ dכ יִמּ�
ךְ:  י עִמּ> Wח ב ו� iׁר וְתוֹש קְתּ� בּ֔וֹ גּ� Xחֱז Dךְ וְה Uּד֖וֹ עִמ ה י� ט� Bיך� וּמ חִ֔ א�
י  Yוְח יך�  מ̀אֱלה4ֹ את�  ר/ וְי� ית  רְבִּ֔ וְת� שֶׁךְ  gנ מ̀אִתּוֹ֙  ח  ל־תִּקּ� א�
ית לֽאֹ־ Eּרְב שֶׁךְ וּבְמ� ן ל֖וֹ בְּנ4 Yּלֽאֹ־תִת ֔ סְפְּך� ךְ: אֶת־כּ� יך� עִמּ> Eח א�
ם  aאתִי אֶתְכ Yם אֲשֶׁר־הוֹצ : אֲנִ֗י יהוה֙ אֱל֣הֵֹיכֶ֔ ך� Dכְל ן א� Yּתִת
ם  aכ הְי֥וֹת ל� ן ל8 ע� ֔ רֶץ כְּנ� gכֶם֙ אֶת־א ת ל� ת3 יִם ל� Uרֶץ מִצְר gמֵא

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



743 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BEHAR 25 / 31-38

la maison qui est dans une ville qui a une muraille passera pour toujours à celui qui l’a ache-
tée, pour ses générations ; elle ne sortira pas au yovel. 31 Et les maisons des villes ouvertes, 
qui n’ont pas de mur d’enceinte, seront considérées comme un terrain en plein champ ; elle 
aura un rachat et sortira au yovel.  32 Et les villes des Lévites, les maisons des villes de leur 
héritage ancestral, les Lévites auront un droit de rachat éternel. 33 Et celui qui achètera des 
Lévites — une maison vendue ou la ville de son héritage ancestral — sortira au yovel ; car 
les maisons des villes des Lévites, tel est leur héritage ancestral parmi les enfants d’Israël ! 
34 Et le champ des terrains ouverts de leurs villes ne sera pas vendu ; car c’est un héritage 
éternel pour eux.
  35 Et si ton frère s’appauvrit et que ses ressources faiblissent à tes côtés, tu le renforceras — 
prosélyte et résident — pour qu’il vive avec toi. 36 Ne prends de lui ni usure ni intérêt ; et tu 
craindras ton Dieu — et que ton frère vive avec toi. 37 Ton argent ne lui donne pas en usure et 
avec intérêt ne donne pas ta nourriture. 38 Je suis HACHEM, votre Dieu, Qui vous ai faits sortir 
de la terre d’Egypte pour vous donner la terre de Canaan, pour être Dieu pour vous.

Les villes 
des Lévites

Prévention 
de l’appau-
vrissement

 
champs ne peuvent pas du tout être vendus mais seulement 
que les terrains appartenant aux Lévites reviennent toujours 
à leur propriétaire initial, même si la terre d’un Israélite, dans 
le même cas, serait définitivement perdue. Un Israélite peut 
perdre son champ définitivement de deux façons : (a) s’il a 
consacré un champ au trésor du Temple et ne l’a pas racheté ; 
(b) s’il a consacré son champ au trésor du Temple et que le 
trésorier du Temple l’ait vendu avant que le propriétaire ini-
tial ou ses proches parents ne l’aient racheté. Dans ces deux 
cas, le champ ne revient pas au propriétaire israélite au yovel 
mais est alors partagé entre les Cohanim (Lévitique 27, 20 et 
21). Les champs des Lévites font exception à cette règle : ils 
reviennent toujours à leur propriétaire au yovel (Rachi ; Sifra).
35-38. Prévention de l’appauvrissement. Le Rambam sta-
tue que la forme la plus noble de charité consiste à empê-
cher son prochain de tomber dans la pauvreté. Cela inclut 
le fait de lui prêter de l’argent, de lui fournir un emploi ou 
d’investir dans son commerce ainsi que de lui procurer toute 
aide pouvant lui éviter de demander la charité. Ce principe 
trouve son fondement dans le verset 35 de ce chapitre : “Tu 
le renforceras” (Hilkhot Matnot Aniyim 10, 7).
 Et si ton frère s’appauvrit. Ton frère juif — וְכִי-יָמוּךָ אָחִיךָ .35
a perdu de l’argent, mais il n’est pas encore pauvre. Tu as 
le devoir de freiner sa chute et de l’aider à retrouver une 
situation saine. Le verset l’appelle חִיך�  ton frère, un terme ,א�
plus proche encore que עֲמִּיתֶך�, ton prochain (littéralement, 
un membre de ton peuple).
 Cet enseignement cité par Rachi est l’une des bases de 
la vie de l’individu et du peuple. Il est plus difficile d’aider 
quelqu’un à se remettre d’une faillite que de l’aider  à l’éviter 
avant qu’elle ne survienne. Les versets qui suivent montrent 
néanmoins que, quelle que soit l’ampleur de la chute, un Juif 
doit aider son frère. Il en est de même au niveau national. Au 
cours de son histoire, Israël a subi de nombreux revers mais 
aucune situation n’est désespérée. Lorsque les Juifs sont me-
nacés dans une région du monde, il incombe à ceux de leurs 
frères qui résident dans des pays plus tranquilles de leur venir 
en aide. Et même si tout semble perdu, il n’en est rien. Tout 
comme Dieu a construit des mondes, les a détruits puis rebâtis 

(Beréchit Rabba 3, 9), le peuple juif a essuyé de nombreux 
échecs dans son histoire, mais entreprend toujours sa recons-
truction avec persévérance (R. Y. D. Soloveitchik).
 .A tes côtés [littéralement, avec toi]. . . avec toi — עִמָּךְ . . . עִמָּךְ
La répétition du terme avec toi indique que nous devons 
considérer ses difficultés comme nôtres. Il est impératif que 
chacun d’entre nous sente qu’il a la responsabilité de venir 
en aide à son prochain dans le besoin.
קְתָּ בּוֹ  Tu le renforceras. N’attends pas qu’il devienne — וְהֶחֱז�
pauvre pour l’aider. Lorsque le chargement d’un âne menace 
de tomber, il suffit d’un seul homme pour le réajuster et évi-
ter sa chute. Mais si le chargement est déjà à terre, même 
cinq personnes ne réussiront pas à le relever (Rachi ; Sifra).
וְתוֹשָׁב  Prosélyte et résident. Le prosélyte désigne ici — גֵּר 
celui qui a accepté tous les commandements et qui est 
devenu juif [צֶדֶק  Le résident est un non-Juif ayant .[גֵּר 
accepté les sept lois noa’hides [ב .(Rachi ; Sifra) [גֵּר תּוֹשׁ�
רְבִּית .36 וְת�  Usure et intérêt. Ces deux termes sont — נֶשֶׁךְ 
synonymes. La Guemara explique que cette interdiction a 
été mentionnée deux fois pour rendre doublement coupables 
ceux qui la transgressent en percevant ou en payant des 
intérêts (Rachi ; Sifra).
 Le Kli Yakar fait remarquer que la racine de ְנֶשֶׁך, usure, en 
connotation avec ה -morsure, décrit ce qui arrive à l’em ,נְשִׁיכ�
prunteur qui voit ses biens mordus par l’usure. Le mot רְבִּית  ,מּ�
intérêt, décrit la façon dont la fortune de l’usurier augmente.
 Et tu craindras ton Dieu. Pour celui qui n’est — וְיָרֵאתָ מֵאֱלהֶֹיךָ
pas animé par la crainte de Dieu, il est difficile de renoncer à 
percevoir des intérêts car il semble parfaitement logique de 
se faire rémunérer pour l’utilisation de son argent.
אֶתְכֶם .38  Qui vous ai faits sortir. De même — אֲשֶׁר-הוֹצֵאתִי 
qu’en Egypte, Dieu a distingué ceux qui étaient premiers-
nés de ceux qui ne l’étaient pas, ainsi saura-t-Il qu’on a perçu 
des intérêts, quelle que soit la façon dont on aura maquillé la 
transaction. Autre explication : Dieu nous a libérés d’Egypte 
à condition que nous acceptions tous Ses commandements, 
même s’ils sont difficiles à accomplir, comme l’interdiction 
de prêter avec intérêt (Rachi ; Sifra).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כה / לט־נ פרשת בהר  744 /  ספר ויקרא 

 
39-43. Le serviteur juif d’un autre Juif. Bien que la Torah 
donne la possibilité à un Juif de se vendre à un autre Juif, il ne 
devient pas son esclave au sens classique du terme. Il ne perd 
pas son statut dans la communauté, au plan civique ou reli-
gieux, et n’est exempté d’aucun commandement, si ce n’est 
que, dans certaines circonstances, son maître peut le marier 
à une esclave non juive (voir Exode 21, 4). On peut assimiler 
ce serviteur à un “travailleur dont on a loué les services” qui 
n’a pas le droit de quitter son emploi durant un certain temps. 
Par ailleurs, son maître doit le traiter avec tant de prévenance 

et de considération que les Sages disent (Kiddouchin 20a) : 
“Celui qui achète un serviteur acquiert en réalité un maître.”
ת עָבֶד .39 עֲבֹד בּוֹ עֲבֹד� -Ne lui fais pas accomplir un tra — לאֹ-ת�
vail d’esclave. Ne l’affecte pas à des tâches dégradantes que 
l’on ne réserve qu’à un esclave, par exemple porter tes ef-
fets personnels aux bains ou te chausser. Il faut l’employer à 
un ouvrage qualifié ou aux travaux des champs, comme un 
journalier (Rachi ; Sifra).
-Lui et ses enfants. Les enfants juifs d’un ser — הוּא וּבָנָיו .41
viteur juif, y compris ceux qui sont nés de son épouse juive 

 
רש“י

כליו  יוליך  שלא  ניכר בה כעבד,  שיהא  גנאי  של  עבודה  (לט) עבודת עבד. 
אחריו לבית המרחץ ולא ינעול לו מנעליו (ת“כ פרק ז:ב): (מ) כשכיר כתושב. 
עד שנת היובל.  עבודת קרקע ומלאכת אומנות כשאר שכירים התנהג בו: 
אם פגע בו יובל לפני שש שנים היובל מוציאו (שם ד): (מא) הוא ובניו עמו. 
אמר רבי שמעון אם הוא נמכר בניו מי מכרן אלא מכאן שרבו חייב במזונות 
בניו (שם ג; קידושין כב.): ואל אחזת אבותיו. אל כבוד אבותיו ואין לזלזלו 
בכך (ת“כ שם ד; מכות יג.): אחזת. חזקת (שם): (מב) כי עבדי הם. שטרי 
יש עבד  בהכרזה, כאן  לא ימכרו ממכרת עבד.  ו:א):  (ת’’כ פרשתא  קודם 
למכור, ולא יעמידנו על אבן הלקח (שם): (מג) לא תרדה בו בפרך. מלאכה 
שלא לצורך כדי לענותו. אל תאמר לו החם לי את הכוס הזה והוא אינו צריך, 
עדור תחת הגפן עד שאבוא. שמא תאמר אין מכיר בדבר אם לצורך אם לאו 
ואומר אני לו שהוא לצורך, הרי הדבר הזה מסור ללב, לכך נאמר ויראת (שם 
כן במה אשתמש  אם תאמר אם  יהיו לך.  (מד) ועבדך ואמתך אשר  ב): 
(שם ג) [בעבדי איני מושל, בז’ אומות איני נוחל, שהרי הזהרתני לא תחיה כל 

נשמה (דברים כ:טז) אלא מי ישמשני]: מאת הגוים. הם יהיו לך לעבדים: אשר 
סביבתיכם. ולא שבתוך גבול ארצכם (ת“כ שם) שהרי בהם אמרתי לא תחיה כל 
נשמה: (מה) וגם מבני התושבים. שבאו מסביבותיכם לישא נשים בארצכם 
וילדו להם, הבן הולך אחר האב ואינו בכלל לא תחיה אלא אתה מותר לקנותו 
בעבד (שם ד; קידושין סז:): מהם תקנו. אותם תקנו: (מו) והתנחלתם אתם 
לבניכם. החזיקו בהם לנחלה לצורך בניכם אחריכם. ולא יתכן לפרש הנחילום 
לבניכם, שא”כ היה לו לכתוב והנחלתם אותם לבניכם. והתנחלתם כמו והתחזקתם: 
[איש באחיו. להביא נשיא בעמיו ומלך במשרתיו שלא לרדות בפרך:] (מז) יד 
גר ותושב. גר והוא תושב, כתרגומו ערל [ו]תותב, וסופו מוכיח, ונמכר לגר 
תושב: וכי תשיג יד גר ותושב עמך. מי גרם לו שיעשיר דבוקו עמך (ת’’כ 
פרק ח:א): ומך אחיך עמו. מי גרם לו שימוך דבוקו עמו ע”י שלמד ממעשיו 
הנמכר  זה  לעקר  אומר  כשהוא  כוכבים,  עובד  הוא  זה  גר.  משפחת  (שם): 
לעבודה זרה עצמה (שם; ב“ק קיג:) להיות לה שמש, ולא לאלהות אלא לחטוב 
עצים ולשאוב מים: (מח) גאולה תהי’ לו. מיד, אל תניחהו שיטמע (ת“כ שם): 

לט ששי 

מ  
[רביעי]

מא

מב

מג־מד

מה

מו

*ב’ טעמים

מז שביעי 

מח־מט

נ

ךְ  עִמּ� חוּךְ  א� ן  סְכּ� יִתְמ� אֲרֵי  לט ו� הּ:  לֶאֱל�
בְדִּין:  ן ע� לְח� ח בֵּהּ פּ� א תִפְל� ךְ ל� ן ל� בּ� וְיִזְדּ�
א  תּ� ד שׁ� ךְ ע� א יְהֵי עִמּ� ב� א כְתוֹת� אֲגִיר� מ כּ�

ךְ הוּא  ךְ: מא וְיִפּוֹק מֵעִמּ� ח עִמּ� א יִפְל� דְיוֹבֵל�
ת  נ� חֲס� רְעִיתֵהּ וּלְא� וּבְנוֹהִי עִמֵּהּ וִיתוּב לְז�
דִּי  אִנּוּן  י  בְדּ� ע� מב אֲרֵי  יְתוּב:  תוֹהִי  ה� אֲב�
א  ל� יִם  דְמִצְר� א  רְע� מֵא� תְהוֹן  י� פֵּקִית  א�
בֵּהּ  ח  תִפְל� א  מג ל� בְדִּין:  ע� זְבִינֵי  בְּנוּן  יִזְדּ�
ךְ  מְת� ךְ וְא� בְדּ� ךְ: מד וְע� ה� ל מֵאֱל� שְׁיוּ וְתִדְח� בְּק�
נֵיכוֹן  חֲר� בְס� דִּי  א  יּ� מְמ� ע� מִן  ךְ  ל� יְהוֹן  דִּי 
ף  מה וְא� ן:  מְה� וְא� בְדִּין  ע� תִּקְנוּן  מִנְּהוֹן 
עִמְּכוֹן  יְרִין  דְּד� א  יּ� רְל� ע� א  יּ� ב� מִבְּנֵי תוֹת�
רְעִיתְהוֹן דִּי עִמְּכוֹן דִּי  מִנְּהוֹן תִּקְנוּן וּמִזּ�
א:  נ� חֲס� רְעֲכוֹן וִיהוֹן לְכוֹן לְא� אִתְיְלִידוּ בְּא�
תְרֵיכוֹן  בּ� לִבְנֵיכוֹן  תְהוֹן  י� חְסְנוּן  מו וְת�

תִּפְלְחוּן  בְּהוֹן  ם  ל� לְע� א  נ� חֲס� א� ת  לְמֵיר�
א  אֲחוּהִי ל� ר בּ� אֵל גְּב� וּבְאֲחֵיכוֹן בְּנֵי יִשְׂר�
רֵל  ד ע� דְבֵּק י� אֲרֵי ת� שְׁיוּ: מז ו� ח בֵּהּ בְּק� תִפְל�
ן  בּ� חוּךְ עִמֵּהּ וְיִזְדּ� ן א� סְכּ� ךְ וְיִתְמ� ב עִמּ� וְתוֹת�
רְעִית  ז� י  רְמ� לְא� ךְ אוֹ  עִמּ� ב  וְתוֹת� ר  יּ� לְד�
א תְּהֵי לֵהּ  נ� ן פֻּרְק� בּ� ר דְּיִזְדּ� ת� א: מח בּ� גִּיּוֹר�
ח אֲבוּהִי אוֹ  ד מֵאֲחוֹהִי יִפְרְקִנֵּהּ: מט אוֹ א� ח�
רִיב בִּשְׂרֵהּ  ח אֲבוּהִי יִפְרְקִנֵּהּ אוֹ מִקּ� ר א� ב�
ק:  ר� דְבֵּק יְדֵהּ וְיִתְפּ� רְעִיתֵהּ יִפְרְקִנֵּהּ אוֹ דְת� מִזּ�
לֵהּ   ן  בּ� דְּאִזְדּ� א  תּ� מִשּׁ� בְנֵהּ  ז� עִם  שֵּׁב  נ וִיח�

ךְ  Uר־ל ךְ וְנִמְכּ� יך� עִמ5ּ jח מ֥וּךְ א� י־י� ים:     וְכ8 ל̀אלה8ֹ
ךְ  Uּה עִמ gהְי ב י8 יר כְּתוֹש5ׁ כ7 בֶד: כְּשׂ� ת ע> עֲבֹ֥ד בּ֖וֹ עֲבֹ֥ד� לאֹ־ת@
יו עִמּ֑וֹ  נ; ךְ ה֖וּא וּב� ֔ א֙ מ̀עִמּ� צ� ךְ: וְי� עֲבֹ֥ד עִמּ> ל י@ יּבֹ/ ת ה� cד־שְׁנ ע�
ם  י הֵ֔ Xד י־עֲב� שֽׁוּב: כ8ּ יו י� ת אֲבֹת5 cּחְתּ֔וֹ וְאֶל־אֲחֻז ב֙ אֶל־מִשְׁפּ� וְשׁ�
רֶת  כְר֖וּ מִמְכּ\ יִם ל֥אֹ יִמּ> Uרֶץ מִצְר gם מֵא אתִי אֹת5 Yאֲשֶׁר־הוֹצ
בְדְּך�֥  וְע�  : יך� Dֹמ̀אֱלה את�  ר/ וְי� רֶךְ  Uבְּפ ב֖וֹ  ה  לֽאֹ־תִרְדּ\ בֶד:  ע>
ם  סְבִיבֹ֣תֵיכֶ֔ אֲשֶׁר֙  גּוֹיִ֗ם  ה� ת  מֵא] ךְ  Uהְיוּ־ל י8 ר  gׁתְך�֖ אֲש אֲמ> ו@
ים  ר| גּ� ה� ים  בִ֜ תּֽוֹשׁ� ה� מִבְּנֵ֨י  ם  ֠ ג� וְ֠ ה:  מ> וְא� בֶד  ע\ תִּקְנ֖וּ  ם  מֵה\
ר  אֲשׁ\ ם  כֶ֔ עִמּ� ר  gׁאֲש ם֙  חְתּ� וּמִמִּשְׁפּ� תִּקְנ֔וּ  ם  gמֵה כֶם֙  עִמּ�
ם  ֜ ם אֹת� לְתֶּ֨ ח� ה: וְהִתְנ@ אֲחֻזּ> ם ל@ aכ י֥וּ ל� ם וְה� רְצְכ4 ידוּ בְּא� Eהוֹל
עֲבֹ֑דוּ  תּ@ ם  gה בּ� ם  לְעל5ֹ ֔ה  אֲחֻזּ� שֶׁת  gר ל� חֲרֵיכֶם֙  א@ ם  לִבְנֵיכ{
ב֖וֹ  ה  לֽאֹ־תִרְדּ\ יו  חִ֔ בְּא� ישׁ  Qא אֵל֙  בְּנ̀י־יִשְׂר� ם  חֵיכ{ ֨ *וּבְא�
יך�  Eח ךְ א� Bךְ וּמ ֔ ב֙ עִמּ� ר וְתוֹשׁ� ד ג3ּ Xיג י שִּׂ֗ י ת� Qרֶךְ:     וְכ בְּפ>
גּ̀ר:  ת  ח� cּמִשְׁפ קֶר  לְע/ א֥וֹ  ךְ  ֔ עִמּ� ב֙  ר תּוֹשׁ� לְג3 ר  ֗ וְנִמְכּ� עִמּ֑וֹ 
נּוּ: אֽוֹ־דֹד֞וֹ  Dל יו יִגְא� ד מ̀אֶח5 Bהְיֶה־לּ֑וֹ אֶח ה ת8ּ ר גְּאֻל5ּ ֔ י נִמְכּ� חֲר] א@
נּוּ  ל4 חְתּ֖וֹ יִגְא� ר֛וֹ מִמִּשְׁפּ� ר בְּשׂ� נּוּ אֽוֹ־מִשְּׁא� לֶ֔ א֤וֹ בֶן־דֹּדוֹ֙ יִגְא�
כְרוֹ ל֔וֹ   ת֙ הִמּ; הוּ מִשְּׁנ� ב֙ עִם־קֹנֵ֔ ל: וְחִשּׁ� ד֖וֹ וְנִגְא> ה י� יג� אֽוֹ־הִש7ּׂ

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



745 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BEHAR 25 / 39-50

  39 Et si ton frère s’appauvrit et t’est vendu ; ne lui fais pas accomplir un travail d’esclave. 
40 Comme un salarié ou comme un résident il sera avec toi jusqu’à l’année du yovel il tra-
vaillera avec toi. 41 Il sortira de chez toi, lui et ses enfants avec lui ; il retournera vers sa famille, 
et vers l’héritage ancestral de ses pères il retournera. 42 Car ils sont Mes serviteurs, que J’ai 
faits sortir de la terre d’Egypte ; ils ne seront pas vendus comme on vend un esclave. 43 Ne 
l’opprime pas par un dur labeur — tu craindras Dieu.
 44 Et ton esclave et ta servante que tu posséderas, parmi les peuples qui vous entourent, 
parmi eux tu achèteras un esclave et une servante. 45 Et aussi des enfants des résidents qui 
vivent avec vous, parmi eux vous achèterez, et de leur famille qui est avec vous, à qui ils 
ont donné naissance sur votre terre ; et ils seront pour vous un héritage ancestral. 46 Vous 
les conserverez comme héritage pour vos fils après vous pour en hériter comme patrimoine, 
vous travaillerez avec eux pour toujours ; et avec vos frères, les enfants d’Israël — un homme 
envers son frère — tu ne l’opprimeras pas par un dur labeur.
 47 Si les ressources d’un étranger qui réside avec toi deviennent suffisantes et que ton 
frère s’appauvrisse avec lui et qu’il soit vendu à un étranger qui réside avec toi, ou à une 
idole de la famille d’un étranger ; 48 Après qu’il s’est vendu, un rachat sera [possible] pour 
lui ; l’un de ses frères le rachètera ; 49 ou son oncle ou son cousin le rachètera, ou l’un des 
proches parents de sa famille le rachètera ; ou si ses propres moyens deviennent suffisants, 
il sera racheté. 50 Il calculera avec son acquéreur depuis l’année où il lui a été vendu jusqu’à 

Le 
serviteur 
juif d’un 

autre Juif

 
durant sa période de servitude, n’appartiennent en aucun 
cas à son maître. Ce verset nous enseigne en fait que le 
maître a le devoir de subvenir, pendant ses années de travail, 
aux besoins des enfants du serviteur et c’est de cette tutelle 
que lui et ses enfants sont affranchis à la fin des années de 
servitude (Rachi ; Sifra).
עָבֶד .42 מִמְכֶּרֶת  יִמָּכְרוּ  לאֹ   . . . הֵם  י  -Ils sont Mes servi — עֲבָד�
teurs. . . ils ne seront pas vendus comme on vend un esclave. 
Puisqu’un Juif appartient uniquement à Dieu, il serait sa-
crilège de le vendre publiquement (Rachi ; Sifra) ; il doit 
être vendu dans la discrétion et la dignité (Rambam, Hilkhot 
Avadim 1, 5).
 Ne l’opprime pas par un dur labeur. Même — לאֹ-תִרְדֶּה בוֹ .43
si le Juif qui se vend lui-même comme esclave mérite la honte 
d’être placé sous la tutelle d’un maître, il reste néanmoins le 
serviteur de Dieu et ne peut pas se vendre complètement. 
[C’est pourquoi le verset limite l’autorité du propriétaire] 
(Sforno). Ne cherche pas à briser le serviteur juif en lui faisant 
effectuer des tâches inutiles : ne lui demande pas de chauf-
fer de l’eau alors que tu n’en as pas besoin, ne lui assigne 
pas de tâche d’une durée imprécise, en disant par exemple : 
“Continue à creuser autour de cet arbre jusqu’à mon retour” 
(Rachi ; Sifra). Le Rambam ajoute qu’il est interdit de le faire 
travailler dans le seul but de l’occuper (Hilkhot Avadim 1, 6).
44-46. Les esclaves non juifs. Après avoir souligné que les 
droits d’un propriétaire sur ses serviteurs juifs sont stricte-
ment limités, la Torah enseigne qu’il est possible d’acquérir 
des esclaves parmi les nations environnantes et que de tels 
esclaves deviennent la propriété de leur maître.
47-55. Le Juif esclave d’un non Juif. La dégradation su-
prême, pour un Juif, est de se vendre comme esclave à un 
non Juif résidant en Erets Israël. Pour le délivrer de cette 

situation pitoyable, la Torah demande à sa famille de le 
racheter, en respectant les droits légitimes de l’acheteur.

 Un étranger qui réside avec toi. Il s’agit — גֵּר וְתוֹשָׁב עִמָּךְ .47
d’un non Juif qui s’est engagé à observer les sept lois 
noa’hides et qui est autorisé à ce titre à résider en Erets Israël.

גֵּר ת  ח� מִשְׁפּ�  .A une idole de la famille d’un étranger — לְעֵקֶר 
Dans ce cas, le Juif s’est vendu pour accomplir les menus 
travaux d’un temple idolâtre, comme couper du bois ou 
puiser de l’eau (Rachi ; Kiddouchin 20a).

ר .48 נִמְכּ� חֲרֵי   Après qu’il s’est vendu. Il a commis — א�
une grave erreur en se vendant à un non Juif et ses frères 
pourraient penser qu’il ne mérite plus leur pitié. La Torah 
rejette ce point de vue : même après qu’il s’est vendu, nous 
devons le racheter (Sforno).

 Un rachat sera [possible] pour lui. Comme — גְּאֻלָּה תִּהְיֶה-לּוֹ
la Torah l’indique ensuite, un Juif appartenant à un non 
Juif doit travailler jusqu’au yovel, où il reprend sa liberté. 
Ses frères ne doivent cependant pas le laisser aussi long-
temps dans cette situation. Ils ont le devoir de le racheter 
dès que possible pour éviter qu’il ne s’assimile aux non Juifs. 
Néanmoins, la Torah ne permet pas aux autorités juives de le 
libérer par la force et il convient de dédommager son maître 
de façon équitable (Rachi ; Sifra).

עִם-קֹנֵהוּ .50 ב   Il calculera avec son acquéreur. Cette — וְחִשּׁ�
obligation de dédommager équitablement le maître consti-
tue, aux yeux des Sages, une preuve qu’il est interdit de 
voler un non Juif (Bava Kama 113b). La Tossefta enseigne 
qu’il est plus grave de voler un non Juif qu’un coreligion-
naire. En effet, ce dernier, s’il est lésé par un autre Juif, 
ne condamnera pas le peuple juif dans son ensemble et ne 
perdra pas sa foi en Dieu. [Il se dira que seul l’individu qui 

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



נא

נב

נג

נד

נה מפטיר 

א כו 

ב

כה / נא־נה — כו / א־ב פרשת בהר  746 /  ספר ויקרא 

 
l’a volé est malhonnête mais que cela ne reflète pas l’esprit 
de la Torah ou de Celui Qui l’a donnée.] En revanche, si un 
Juif vole un non Juif, la victime risque de s’en prendre à la 

Torah et à Dieu. Le voleur se rend alors coupable de pro-
faner le Nom de Dieu, une faute extrêmement grave [voir 
22, 32]. C’est la raison pour laquelle Jacob a ordonné à ses 

 
רש“י

(נ) עד שנת היובל. שהרי כל עצמו לא קנאו אלא לעובדו עד היובל, שהרי 
ידך  שתחת  ובנכרי  נד)  (פסוק  היובל  בשנת  ויצא  למטה  שנא’  כמו  יצא  ביובל 
הכתוב מדבר, ואעפ”כ לא תבא עליו בעקיפין, מפני חלול השם, אלא כשבא 
ליגאל ידקדק בחשבון (ת“כ פרק ט:ב־ג; ב’’ק קיג .־קיג :) לפי המגיע בכל שנה 
ושנה ינכה לו הנכרי מן דמיו. אם היו עשרים שנה משנמכר עד היובל וקנאו 
בעשרים מנה, נמצא שקנה הנכרי עבודת שנה במנה, ואם שהה זה אצלו חמש 
שנים ובא ליגאל ינכה לו חמשה מנים ויתן לו העבד חמשה עשר מנים, וזהו: 
המגיע  חשבון  עמו.  יהיה  כימי שכיר  והיה כסף ממכרו במספר שנים 
לכל שנה ושנה יחשוב כאלו נשכר עמו כל שנה במנה וינכה לו: (נא) אם עוד 
רבות בשנים. עד היובל: לפיהן. הכל כמו שפירשתי: (נג) לא ירדנו בפרך 
לעיניך. כלומר ואתה רואה: (נד) [ואם לא יגאל באלה. באלה הוא נגאל 
ואינו נגאל בשש (קידושין טו:): הוא ובניו עמו. הגוי חייב במזונות בניו]: (נה) 
כי לי בני ישראל עבדים. שטרי קודם: אני ה’ אלהיכם. כל המשעבד בהן 

מלמטן כאלו משעבד [בהן] מלמעלן (ת’’כ שם ד): (א) לא תעשו לכם אלילם. 
ורבי מגלה עריות אף אני כמותו,  זה הנמכר לנכרי, שלא יאמר הואיל  כנגד 
הואיל ורבי עובד עבודת כוכבים אף אני כמותו, הואיל ורבי מחלל שבת אף 
אני כמותו, לכך נאמרו מקראות הללו (שם ו). ואף הפרשיות הללו נאמרו על 
הסדר. בתחלה הזהיר על השביעית, ואם חמד ממון ונחשד על השביעית סופו 
למכור מטלטליו, לכך סמך לה וכי תמכרו ממכר [מה כתיב ביה או קנה מיד 
וגו’ דבר הנקנה מיד ליד]. לא חזר בו, סוף מוכר אחוזתו. לא חזר בו, סוף מוכר 
את ביתו. לא חזר בו, סוף לוה ברבית. כל אלו האחרונות קשות מן הראשונות. 
לא חזר בו, סוף מוכר את עצמו. לא חזר בו, לא דיו לישראל אלא אפילו לנכרי 
(קידושין כ.): ואבן משכית. ל’ כסוי כמו ושכותי כפי (שמות לג:כב). שמכסין 
שהשתחואה  לפי  לשמים,  אפילו  עליה.  להשתחות  אבנים:  ברצפת  הקרקע 
בפשוט ידים ורגלים היא ואסרה תורה לעשות כן חוץ מן המקדש (ת’’כ שם ה; 

מגילה כב:): (ב) אני ה’. נאמן לשלם שכר (ת’’כ שם ו): 

זְבִינוֹהִי  ף  כְּס� וִיהֵי  א  דְיוֹבֵל� א  תּ� שׁ� ד  ע�
עִמֵּהּ:  יְהֵי  א  אֲגִיר� כְּיוֹמֵי  א  יּ� שְׁנ� ן  בְּמִנְי�
תִיב  א לְפוּמְהֵן י� יּ� נא אִם עוֹד סְגִיּוּת בִּשְׁנ�

ר  א� ף זְבִינוֹהִי: נב וְאִם זְעֵר יִשְׁתּ� נֵהּ מִכְּס� פֻּרְק�
שֶּׁב לֵהּ כְּפוּם  א וִיח� א דְיוֹבֵל� תּ� ד שׁ� א ע� יּ� בִּשְׁנ�
א  שְׁנ� אֲגִיר  נג כּ� נֵהּ:  פֻּרְק� ת  י� תֵב  י� שְׁנוֹהִי 
שְׁיוּ  בְּק� בֵּהּ  ח  יִפְל� א  ל� עִמֵּהּ  יְהֵי  א  בִּשְׁנ�
ק בְּאִלֵּין וְיִפּוֹק  ר� א יִתְפּ� יךְ: נד וְאִם ל� לְעֵינ�
א הוּא וּבְנוֹהִי עִמֵּהּ: נה אֲרֵי  א דְיוֹבֵל� תּ� בְּשׁ�
דִּי  י אִנּוּן  בְד� בְדִין ע� אֵל ע� יִשְׂר� בְנֵי  דִילִי 
א יְי�  יִם אֲנ� א דְמִצְר� רְע� תְהוֹן מֵא� פֵּקִית י� א�
ן וְצֶלֶם  עֲו� עְבְּדוּן לְכוֹן ט� א ת� הֲכוֹן: א ל� אֱל�
א  א ל� גְד� א תְקִימוּן לְכוֹן וְאֶבֶן ס� א ל� מ� וְק�
א  הּ אֲרֵי אֲנ� רְעֲכוֹן לְמִסְגֻּד עֲל� תִתְּנוּן בְּא�
א דִילִי תִטְּרוּן  יּ� בּ� ת יוֹמֵי שׁ� הֲכוֹן: ב י� יְי� אֱל�
 : יְי� א  אֲנ� חֲלִין  דּ� תְּהוֹן  קְדְּשִׁי  מ� וּלְבֵית 

י  Yנִ֔ים כִּימ ר שׁ� Xּרוֹ֙ בְּמִסְפ סֶף מִמְכּ� ֞ה כּ{ י� ל וְה� dֹיּב ת ה� Xד שְׁנ Wע
יב  Qׁש י� לְפִיהֶן֙  ים  נ� שּׁ� בּ֖וֹת בּ� עִמּֽוֹ: אִם־ע֥וֹד ר� ה  הְי\ יר י8 Eכ שׂ�
ת  cד־שְׁנ ים ע� jנ שּׁ� ר בּ� ט נִשְׁא� ֞ תֽוֹ: וְאִם־מְע� סֶף מִקְנ� aּת֔וֹ מִכ גְּאֻלּ�
ה  iנ יר שׁ� תֽוֹ: כִּשְׂכ7 יב אֶת־גְּאֻלּ� Eׁש ֔יו י� נ� י שׁ� Qב־ל֑וֹ כְּפ ל וְחִשּׁ� יּבֹ/ ה�
וְאִם־ל֥אֹ   : יך� Dלְעֵינ רֶךְ  aבְּפ נּוּ  לֽאֹ־יִרְדּ\ עִמּ֑וֹ  ה  gהְי י8 ה  נ5 בְּשׁ�
י  יו עִמּֽוֹ: כִּי־ל| Bנ ל ה֖וּא וּב� יּבֵֹ֔ ת ה� Xא֙ בִּשְׁנ צ� לֶּה וְי� dל בְּא א/ יִגּ�
ם  אוֹת5 אתִי  Yאֲשֶׁר־הוֹצ ם  הֵ֔ י  Xד עֲב� ים  דִ֔ עֲב� אֵל֙  בְנ̀י־יִשְׂר�
ם  כֶ֜ ל� עֲשׂ֨וּ  לאֹ־ת@ ם:  Dאֱלֽהֵֹיכ יהו֥ה  י  Eאֲנ יִם  Uמִצְר רֶץ  gמֵא
ית ל֤אֹ  שְׂכִּ֗ בֶן מ� gם וְא כֶ֔ ימוּ ל� Qק ה֙ לֽאֹ־ת� צֵּב� סֶל וּמ� ם וּפ{ אֱלִילִ֗
ם:  Dי יהו֖ה אֱלֽהֵֹיכ י אֲנ7 jּיה� כ ל4 חֲוֹ֖ת ע� ם לְהִשְׁתּ@ רְצְכֶ֔ תִתְּנוּ֙ בְּא�
י יהוֽה: פפפ  Eאוּ אֲנ Uי תִּיר Eׁש י תִּשְׁמֹ֔רוּ וּמִקְדּ� Xבְּתֹת אֶת־שׁ�

נ“ז פסוקים. חטי“ל סימן. לאחוז“ה סימן.

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



747 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BEHAR 25 / 51-55 — 26ֹ / 1-2

l’année du yovel ; le montant de sa vente sera divisé par le nombre d’années, il sera considé-
ré avec lui comme les jours d’un salarié. 51 S’il y a encore de nombreuses années, selon elles, 
il rendra son rachat sur l’argent de son achat. 52 Et s’il reste peu d’années jusqu’à l’année du 
yovel, il calculera cela avec lui selon ses années il remboursera son rachat. 53 Il sera avec lui 
comme un salarié à l’année ; il ne l’opprimera pas par un dur labeur sous tes yeux.
 54 S’il n’a pas été racheté par ces procédés, il sortira lors de l’année du yovel, lui et ses 
enfants avec lui.
 55 Car les enfants d’Israël sont des serviteurs pour Moi, ils sont Mes serviteurs, que J’ai faits 
sortir de la terre d’Egypte — Je suis HACHEM, votre Dieu.

1 Vous ne vous ferez pas d’idoles et vous n’érigerez pas pour vous de statue ou de colonne, 
et vous ne poserez pas dans votre terre de pierre de dallage pour vous prosterner sur 

elle — car Je suis HACHEM, votre Dieu. 2 Mes Chabbat vous observerez et Mon Sanctuaire vous 
révérerez — Je suis HACHEM.

26

 
fils de rendre l’argent qu’ils avaient trouvé dans leurs sacs 
à leur retour d’Egypte (Genèse 43, 12) : il voulait sancti-
fier le Nom de Dieu en montrant l’intégrité de Son peuple 
(R. Be’hayé).
 Sous tes yeux. Les Juifs n’ont pas le droit de — לְעֵינֶיךָ .53
rester insensibles à la vue de leur frère juif durement traité 
(Ibn Ezra).

26.
אֱלִילִם .1 לָכֶם  עֲשׂוּ   .Vous ne vous ferez pas d’idoles — לאֹ-ת�
Dans ce verset et le suivant, la Torah énonce trois com-
mandements fondamentaux de la foi juive, nous permettant 
de préserver notre force spirituelle : fuir l’idolâtrie, observer 
le Chabbat qui témoigne que Dieu a créé le ciel et la terre, 
et respecter le Temple en s’y rendant pour les trois pèleri-
nages annuels. C’est dans ces commandements que nous 
puisons la force d’observer tous les autres et de préserver 

notre foi dans les circonstances les plus difficiles (Ramban).
 Et mon Sanctuaire vous révérerez. Après — וּמִקְדָּשִׁי תִּירָאוּ .2
la destruction du Temple, ce commandement s’applique aux 
synagogues et aux lieux d’étude qui, pendant l’exil, rempla-
cent le Sanctuaire (Sforno).
c  .נ“ז פסוקים. חטי“ל סימן. לאחוז“ה סימן — Cette note masso-
rétique signifie qu’il y a 57 versets dans la sidra, ce qui cor-
respond à la valeur numérique des signes mnémotechniques  
.לאחוז“ה et חטי“ל
 Le premier signe, חטי“ל, est le nom de l’une des familles 
qui revinrent en Erets Israël après l’exil babylonien (Ezra 
2, 56). L’une des causes de cet exil était la non observance 
de la chemita par Israël et le retour de ces familles symbo-
lisait leur résolution d’observer le Chabbat de la terre. Le 
second signe signifie “en héritage” et fait allusion à Erets 
Israël, sujet principal de la sidra (R. David Feinstein).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כו / ג־ט 748 / ספר ויקרא  

אונקלוס
תִּטְּרוּן  י  פִּקּוֹד� ת  וְי� כוּן  תְּה� י  מ� בִּקְי� ג אִם 
נְהוֹן  טְרֵיכוֹן בְּעִדּ� תְהוֹן: ד וְאֶתֵּן מ� עְבְּדוּן י� וְת�
א יִתֵּן  קְל� ן ח� הּ וְאִיל� לְתּ� א עֲל� רְע� וְתִתֵּן א�
א  פ� א וּקְט� פ� א לִקְט� שׁ� ע לְכוֹן דְּי� ר� אִבֵּהּ: ה וִיע�
חְמְכוֹן  א וְתֵיכְלוּן ל� רְע� ר ז� פּוֹקֵי ב� ע לְא� ר� יְע�
רְעֲכוֹן: ו וְאֶתֵּן  ן בְּא� חְצ� ע וְתֵיתְבוּן לְר� לְמִשְׂבּ�
נִיד  דְּמ� וְלֵית  וְתִשְׁרוּן  א  רְע� בְּא� א  מ� שְׁל�
טְלִין  א וּדְק� רְע� א מִן א� א בִשְׁתּ� יְת� טֵּל ח� וֶאֱב�
ת  רְעֲכוֹן: ז וְתִרְדְּפוּן י� א יְעִדּוּן בְּא� א ל� רְבּ� בְּח�
א:  רְבּ� מֵיכוֹן לְח� בֵיכוֹן וְיִפְּלוּן קֳד� עֲלֵי דְב� בּ�
ה  וּמְא� ה  לִמְא� א  מְשׁ� מִנְּכוֹן ח� ח וְיִרְדְּפוּן 

עֲלֵי  בּ� וְיִפְּלוּן  רְקוּן  יְע� א  לְרִבּוֹת� מִנְּכוֹן 
ט וְאֶתְפְּנֵי  א:  רְבּ� לְח� מֵיכוֹן  קֳד� בֵיכוֹן  דְב�
תְכוֹן  י� פֵּשׁ  וְא� לְכוֹן  א  ב� לְאוֹט� בְמֵימְרִי 
עִמְּכוֹן:  מִי  קְי� ת  י� אֲקֵם  ו� תְכוֹן  י� סְגֵּי  וְא�

 ג

ד

ה

ו שני 

ז

ח

ט

 
רש“י

(ג) אם בחקתי תלכו. יכול זה קיום המצות כשהוא אומר ואת מצותי תשמרו וגו’ 
הרי קיום המצות אמור הא מה אני מקיים אם בחקתי תלכו שתהיו עמלים בתורה 
(ת’’כ בחקותי פרשתא א:ב): ואת מצותי תשמרו. הוו עמלים בתורה על מנת 
לשמור ולקיים (שם ה) כמו שנאמר ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם (דברים ה:א): 
(ד) בעתם. בשעה שאין דרך בני אדם לצאת כגון [בלילי רביעית] בלילי שבתות 
(ת’’כ פרק א:א): ועץ השדה. הן אילני סרק ועתידין לעשות פירות (שם ו): (ה) 
והשיג לכם דיש את בציר. שיהא הדיש מרובה ואתם עסוקים בו עד הבציר 
ובבציר תעסקו עד שעת הזרע (שם ז): ואכלתם לחמכם לשבע. אוכל קמעא 
והוא מתברך במעיו (שם): (ו) ונתתי שלום. שמא תאמרו הרי מאכל והרי משתה 
אם אין שלום אין כלום, ת”ל אחר כל זאת ונתתי שלום בארץ מכאן שהשלום שקול 
כנגד הכל, וכן הוא אומר עושה שלום ובורא את הכל (ישעיה מה:ז; ברכות יא; ת’’כ 

שם ח): וחרב לא תעבר בארצכם. אין צריך לומר שלא יבאו למלחמה, אלא אפי’ 
לעבור דרך ארצכם ממדינה למדינה (ת’’כ פרק ב:ג): (ז) לפניכם לחרב. איש בחרב 
רעהו (שם): (ח) ורדפו מכם. מן החלשים שבכם ולא מן הגבורים שבכם (שם ד): 
חמשה מאה ומאה רבבה. וכי כך הוא החשבון והלא לא היה צריך לומר אלא מאה 
מכם שני אלפים ירדופו. אלא אינו דומה מועטין העושין את התורה למרובין העושין 
את התורה (שם): ונפלו איביכם וגו’. שיהיו נופלין לפניכם שלא כדרך הארץ (שם): 
(ט) ופניתי אליכם. אפנה מכל עסקי לשלם שכרכם. משל למה הדבר דומה, למלך 
ששכר פועלים וכו’ כדאיתא בת”כ (שם ה): והפריתי אתכם. בפריה ורביה (שם): 
והרביתי אתכם. בקומה זקופה (שם): והקימתי את בריתי אתכם. ברית חדשה, 
לא כברית הראשונה שהפרתם אותה אלא ברית חדשה שלא תופר, שנאמר וכרתי את 
בית ישראל ואת בית יהודה ברית חדשה לא כברית וגו’ (ירמיה לא:ל־לב; ת’’כ שם ו): 

פרשת בחקתי
ם:  ם אֹת> aעֲשִׂית י תִּשְׁמְר֔וּ ו@ Xכוּ וְאֶת־מִצְוֹת dי תֵּל Wאִם־בְּחֻקֹּת
ץ  Yוְע הּ  ֔ יְבוּל� רֶץ֙  ֨ א� ה� ה  Cתְנ וְנ> ם  Uּבְּעִת ם  aגִשְׁמֵיכ י  ת7ּ ת� וְנ>
יר  Eצ וּב� יר  צִ֔ אֶת־בּ� יִשׁ֙  ֨ דּ� ם  כ\ ל� יג  וְהִשִּׂ֨ פִּרְיֽוֹ:  ן  Yּיִת ה  aד שּׂ� ה�
ם  בְתּ\ ישׁ� ו8 ע  שׂ֔בֹ� ל� חְמְכֶם֙  ל� ם  לְתּ{ אֲכ� ו@ ע  ר� אֶת־ז� יג  Qּׂש י�
ין  וְא] ם  aּבְת רֶץ וּשְׁכ� ֔ א� לוֹם֙ בּ� י שׁ� תּ| ת� וְנ> ם:  Dרְצְכ ח בְּא� ט� aב ל�
עֲבֹ֥ר  רֶב לאֹ־ת@ aרֶץ וְח ֔ א� ה֙ מִן־ה� ע� ה ר� Cּי י ח� תִּ֞ יד וְהִשְׁבּ� חֲר� מ@
רֶב:  ם לֶח> aפְל֥וּ לִפְנֵיכ ם וְנ> יְבֵיכ4 ם אֶת־אֹֽ aּפְת ם: וּרְד� Dרְצְכ בְּא�
יִרְדֹּ֑פוּ  ה  ב; רְב� ם  aּמִכ ה  Bוּמֵא ה  ֔ מֵא� ה֙  חֲמִשּׁ� ם  מִכּ{ דְפ֨וּ  וְר>
י  Qם וְהִפְרֵית יתִי אֲלֵיכֶ֔ Qנ רֶב: וּפ� ם לֶח> aם לִפְנֵיכ Aיְבֵיכ פְל֧וּ אֹֽ וְנ>
ם:  Dאִתְּכ י  Eאֶת־בְּרִית י  ימֹת7 הֲק8 ו@ ם  אֶתְכ4 י  Eוְהִרְבֵּית ם  אֶתְכֶ֔

 Cette sidra débute par les bénédictions sublimes dont 
jouira le peuple d’Israël s’il respecte les termes de son 
alliance avec Dieu et s’en montre digne. Elle se poursuit par 
la ה ח� -réprimande, une description très sombre des châti ,תּוֹכ�
ments et des malédictions qui s’abattront immanquablement 
sur lui s’il cherche à violer cette alliance. Effectivement, 
même si la profonde miséricorde de Dieu empêche toutes 
ces malédictions de s’abattre sur Israël en un instant, une 
lecture attentive de l’histoire de notre peuple montre qu’elles 
se sont abattues à plusieurs reprises, avant et pendant les 
exils. Toutefois, de même que les malheurs se sont produits, 
les bénédictions promises se réaliseront elles aussi, car la 
longue réprimande évoquée dans ce chapitre s’achève 
par le serment irrévocable dans lequel Dieu promet de Se 
souvenir de Son alliance avec les Patriarches et de délivrer 
Ses enfants.
 Le Ramban (25, 1) souligne que la première alliance entre 
Dieu et Israël en tant que peuple a été conclue lors de la 
révélation au Sinaï et pendant les quarante jours durant les-
quels Dieu a enseigné la Torah à Moïse. Celui-ci a consigné 
ces enseignements dans le “Livre de l’Alliance” (Exode 24, 
4 à 7), et a scellé cette alliance par des offrandes au nom de 

tout le peuple (ibid. 24, 5 à 8). Mais les enfants d’Israël ont 
brisé cette alliance en fabriquant et en adorant le Veau d’or, 
obligeant Moïse à briser les Tables. Lorsque Dieu a accepté 
les prières de Moïse et l’a appelé sur le Mont Sinaï pour lui 
donner les Secondes Tables et lui enseigner à nouveau la 
Torah, il a fallu conclure une nouvelle alliance. Cette fois, 
elle n’a pas été scellée par des offrandes mais par les aver-
tissements très sévères évoqués dans ce chapitre, qui énon-
cent clairement qu’au-delà de sa prospérité, c’est la survie 
même d’Israël qui dépend de sa fidélité envers Dieu et Ses 
commandements.

 ! Bénédiction et malédiction.
 La longue liste des bénédictions (versets 3 à 13) et la liste 
encore plus longue des malédictions (versets 14 à 43) peut 
laisser croire à tort que les malédictions sont plus nom-
breuses que les bénédictions. En réalité, les bénédictions 
sont évoquées en termes généraux, d’où leur brièveté ; les 
malédictions, en revanche, sont décrites avec force détails 
car leur but est d’éveiller en l’homme la crainte de Dieu afin 
qu’il se soumette à Sa volonté (Ibn Ezra v. 13).
 On peut trouver, chez les commentateurs, deux ma-
nières principales d’expliquer pourquoi la Torah évoque 

 
PARACHAT BE’HOUKOTAÏ

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



749 / VAYIKRA/LEVITIQUE  26 / 3-9

 
uniquement des bénédictions d’ordre matériel, comme la 
prospérité ou les victoires militaires et non les récompenses 
spirituelles réservées à ceux qui servent Dieu :
 (a) Les bénédictions comme les malédictions sont des phé-
nomènes dépassant l’ordre naturel des choses. Il est inutile, 
pour la Torah, de préciser que celui qui sert fidèlement Dieu 
et s’efforce de s’élever en sainteté méritera une récompense 
spirituelle : il est tout à fait naturel que l’épanouissement spi-
rituel donne lieu à une récompense spirituelle. En revanche, 
la santé, la prospérité, les victoires militaires et toutes les 
autres bénédictions décrites dans ce passage ne constituent 
pas un phénomène découlant de façon naturelle de l’étude de 
la Torah et de l’accomplissement des mitsvot. Par exemple, 
est-il dans l’ordre des choses que, grâce au respect de la 
chemita, cent hommes soient capables de poursuivre dix 
mille ennemis ? Ou, au contraire, qu’en violant ces lois 
on s’attire l’exil et l’affaiblissement ? Ce que vient nous 
enseigner la Torah, c’est que l’obéissance à Dieu a une force 
telle, qu’elle suscite des miracles (Ramban v. 11).
 (b) Les bénédictions et les souffrances matérielles consti-
tuent le niveau le plus élémentaire de rétribution ; c’est 
uniquement dans le Monde à Venir, au Gan Eden et au 
Guehinam, que notre conduite et nos actes peuvent trou-
ver une rétribution adéquate. Néanmoins, une bonne santé, 
la prospérité et la sécurité permettent à celui qui en jouit 
d’accomplir plus facilement les commandements qui lui fe-
ront mériter l’ineffable béatitude du Monde à Venir. C’est la 
raison pour laquelle Dieu promet toutes les bénédictions de 
ce monde à celui qui Le sert de tout cœur et dans la joie, 
afin de lui permettre de s’investir encore davantage dans 
le service de Dieu et d’accroître ses mérites. Inversement, 
les incartades du rebelle sont rétribuées par des sanctions 
matérielles et il lui sera difficile d’accomplir les commande-
ments dans ce monde et de gagner une part dans le Monde 
à Venir (Rambam, Hilkhot Techouva 9, 1).

י תֵּלֵכוּ .3 -Si vous obéissez à Mes décrets. Le ver — אִם-בְּחֻקֹּת�
set contient trois propositions qui semblent redondantes. 
Elles s’articulent en réalité comme suit : Si vous obéissez 
à Mes décrets en vous consacrant à l’étude intensive de la 
Torah, dans l’intention d’arriver par ce biais à observer Mes 

commandements scrupuleusement, et si effectivement vous 
les accomplissez, vous mériterez les bénédictions énoncées 
dans les versets suivants (Rachi ; Sifra).
בְּעִתָּם .4  Vos pluies en leur temps. Les pluies ne — גִשְׁמֵיכֶם 
sont pas seulement nécessaires pour irriguer les champs. 
Elles ont une influence sur le climat et les réserves d’eau et, 
en conséquence, sur la santé de la population (Ramban). 
La bénédiction sera si totale que les pluies tomberont en 
leur temps, à un moment où elles ne gênent personne, par 
exemple les nuits de Chabbat, pendant lesquelles on n’a pas 
l’habitude de sortir (Rachi).
יִשׁ .5  Battage. Vous jouirez d’une telle prospérité que — דּ�
le battage des céréales durera jusqu’aux vendanges et que 
vous serez encore occupés aux vendanges quand arrivera le 
temps des semailles de l’année suivante (Rachi).
 Le verset sous-entend que l’activité constante fait partie 
de la bénédiction. Celui qui est occupé retire de la satisfac-
tion de son labeur et jouit d’une meilleure santé, comme le 
dit le verset : vous mangerez votre pain à satiété, et il n’a ni 
le temps ni l’envie d’aller travailler ailleurs, comme le verset 
dit, vous demeurerez en sécurité sur votre terre. En revanche, 
lorsque les gens sont oisifs, ils cherchent à se divertir et 
à passer le temps en voyageant d’un endroit à l’autre. Ils 
perdent alors la discipline de leur foyer, leurs habitudes et 
quittent leur communauté. Cela augmente le risque de fauter 
et a des effets néfastes sur la santé (Haamek Davar).
 Paix. En faisant de la paix le point culminant des — שָׁלוֹם .6
bénédictions évoquées jusqu’ici, la Torah enseigne qu’elle 
équivaut à toutes les autres bénédictions réunies (Rachi ; 
Sifra).
עֲבֹר  Et le glaive ne traversera pas. La bénédiction — וְחֶרֶב לאֹ-ת�
de paix sera si grande que les armées ne tenteront même 
pas de traverser Erets Israël pour aller faire la guerre ailleurs 
(Rachi ; Sifra).
 Cinq [d’entre vous en poursuivront] cent. Si — חֲמִשָּׁה מֵאָה .8
cinq hommes peuvent poursuivre cent ennemis, c’est-à-dire 
vingt fois plus, cent devraient pouvoir en poursuivre deux 
mille et non dix mille comme le promet le verset. Ceci nous 
enseigne que plus grand est le nombre de ceux qui s’unissent 
pour servir Dieu, plus ce qu’ils font est efficace (Rachi ; Sifra).

PARACHAT BE’HOUKOTAÏ
3 Si vous obéissez à Mes décrets et observez Mes commandements et les accomplissez, 4 Je 

donnerai vos pluies en leur temps et la terre donnera son produit et l’arbre du champ 
donnera son fruit. 5 Le battage se prolongera pour vous jusqu’à la vendange et la vendange 
durera jusqu’aux semailles ; vous mangerez votre pain à satiété et demeurerez en sécurité 
sur votre terre.
 6 Je ferai régner la paix dans le pays, vous vous étendrez et personne ne [vous] effraiera ; 
Je ferai disparaître du pays les bêtes nuisibles et le glaive ne traversera pas votre pays. 
7 Vous poursuivrez vos ennemis et ils tomberont devant vous par l’épée. 8 Cinq d’entre vous 
en poursuivront cent et cent d’entre vous en poursuivront dix mille ; et vos ennemis tombe-
ront devant vous par l’épée. 9 Je dirigerai Mon attention vers vous, Je vous ferai fructifier, Je 
vous multiplierai et J’établirai Mon alliance avec vous.

Bénédiction 
et 

malédiction

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כו / י־יז פרשת בחקתי  750 / ספר ויקרא 

 
נוֹשָׁן .10 -Une récolte très ancienne. Les récoltes en — יָשָׁן 
grangées les années précédentes resteront fraîches, voire se 

bonifieront avec le temps, de sorte que les récoltes vieilles 
de trois ans seront d’une qualité supérieure à celles datant 

 
רש“י

(י) ואכלתם ישן נושן. הפירות יהיו משתמרין וטובים להתיישן, שיהא ישן הנושן 
של שלש שנים יפה לאכול משל אשתקד (ת’’כ פרק ג:א): וישן מפני חדש תוציאו. 
שיהיו הגרנות מלאות חדש והאוצרות מלאות ישן, וצריכים אתם לפנות האוצרות 
למקום אחר לתת החדש לתוכן (שם): (יא) ונתתי משכני. זה בית המקדש (שם 
ב): ולא תגעל נפשי. אין רוחי קצה בכם. כל געילה ל’ פליטת דבר הבלוע בדבר, 
כמו כי שם נגעל מגן גבורים (שמואל ב א:כא) לא קבל המשיחה, שמושחין מגן 
של עור בחלב מבושל כדי להחליק מעליו מכת חץ או חנית שלא יקוב העור: (יב) 
והתהלכתי בתוככם. אטייל עמכם בגן עדן כאחד מכם ולא תהיו מזדעזעים 
ממני. יכול לא תיראו ממני, ת”ל והייתי לכם לאלהים (ת’’כ שם ג־ד): (יג) אני ה’ 
אלהיכם. כדאי אני שתאמינו בי שאני יכול לעשות כל אלה שהרי הוצאתי אתכם 
מארץ מצרים ועשיתי לכם נסים גדולים (שם ד): מטת. כמין יתד בשני ראשי העול 
המעכבים המוסרה שלא תצא מראש השור ויתיר הקשר, כמו עשה לך מוסרות 
ומטות (ירמיה כז:ב) קבילי”א בלע”ז: קוממיות. בקומה זקופה: (יד) ואם לא 
תשמעו לי. להיות עמלים בתורה [ו]לדעת מדרש חכמים. יכול לקיום המצות, כשהוא 
אומר ולא תעשו וגו’ הרי קיום מצות אמור, הא מה אני מקיים ואם לא תשמעו לי, 
להיות עמלים בתורה (ת’’כ פרשתא א:ב, פרשתא ב:א). ומה ת”ל לי, אין לי אלא זה 
המכיר את רבונו ומתכוין למרוד בו, וכן בנמרוד גבור ציד לפני ה’ (בראשית י:ט) 
שמכירו ומתכוין למרוד בו, וכן באנשי סדום רעים וחטאים לה’ מאד (שם יג:יג) 
מכירים את רבונם ומתכוונים למרוד בו (ת’’כ פרשתא ב:ב): ולא תעשו. משלא 
תלמדו לא תעשו, הרי שתי עבירות (שם ג): (טו) ואם בחקתי תמאסו. מואס 
באחרים העושים (שם): משפטי תגעל נפשכם. שונא החכמים (שם): לבלתי 
עשות. מונע את אחרים מעשות (שם): את כל מצותי. כופר שלא צויתים, לכך 
נאמר את כל מצותי ולא נאמר את כל המצות (שם): להפרכם את בריתי. כופר 
בעיקר. הרי שבע עבירות, הראשונה גוררת השניה וכן עד השביעית, ואלו הן. לא 
למד. ולא עשה. מואס באחרים העושים. שונא את החכמים. מונע את האחרים. 
כופר במצות. כופר בעיקר (שם): (טז) והפקדתי עליכם. וצויתי עליכם: שחפת. 
חולי שמשחף את הבשר (שם פרק ד:ג) אנפולי”ש בלע”ז דומה לנפוח שהוקלה נפיחתו 
ומראית פניו זעופה: קדחת. חולי שמקדיח את הגוף (שם) ומחממו ומבעירו כמו 

כי אש קדחה באפי (דברים לב:כב): מכלות עינים ומדיבת נפש. העינים צופות 
וכלות לראות שיקל וירפא, וסוף שלא ירפא וידאבו הנפשות של משפחתו במותו. כל 
תאוה שאינה באה ותוחלת ממושכה קרויה כליון עינים: וזרעתם לריק. תזרעו ולא 
תצמח ואם תצמח ואכלוהו אויביכם (ת“כ שם): (יז) ונתתי פני. פנאי שלי, פונה 
אני מכל עסקי להרע לכם (שם ד): ורדו בכם שנאיכם. כמשמעו ישלטו בכם: 
אגדת ת”כ מפרשה זו: אף אני אעשה זאת. איני מדבר אלא באף (פרק ד:א) 
וכן אף אני אלך עמם בקרי (להלן פסוק מא): והפקדתי עליכם. שיהיו המכות 
פוקדות אתכם מזו לזו, עד שהראשונה פקודה אצלכם אביא אחרת ואסמכנה לה 
(שם ב): בהלה. מכה המבהלת את הבריות, ואיזו זו מכת מותן (שם): את השחפת. 
יש לך אדם שהוא חולה ומוטל במטה אבל בשרו שמור עליו, ת”ל שחפת, שהוא 
נשחף. או עתים שהוא נשחף, אבל נוח ואינו מקדיח, ת”ל ואת הקדחת, מלמד שהוא 
מקדיח. או עתים שהוא מקדיח וסבור הוא בעצמו שיחיה, ת”ל מכלות עינים. או 
הוא אינו סבור בעצמו שיחיה אבל אחרים סבורים שיחיה, ת”ל ומדיבות נפש (שם 
ואינה מצמחת. ומעתה מה אויביכם באים  זורעה  וזרעתם לריק זרעכם.  ג): 
ואוכלים ומה ת”ל ואכלוהו אויביכם, הא כיצד, זורעה שנה ראשונה ואינה מצמחת, 
שנה שניה מצמחת, ואויבים באים ומוצאים תבואה לימי המצור, ושבפנים מתים 
ברעב, שלא לקטו תבואה אשתקד. ד”א וזרעתם לריק זרעכם כנגד הבנים והבנות 
הכתוב מדבר, שאתה עמל בהן ומגדלן והחטא בא ומכלה אותם, שנאמר אשר טפחתי 
ורביתי אויבי כלם (איכה ב:כב; ת’’כ שם ג): ונתתי פני בכם. כמו שנאמר בטובה 
ופניתי אליכם כך נאמר ברעה ונתתי פני. משלו משל, למלך שאמר לעבדיו פונה 
אני מכל עסקי ועוסק אני עמכם לרעה (שם ד): ונגפתם לפני איביכם. שיהא 
המות הורג אתכם מבפנים ובעלי דבביכון מקיפין אתכם מבחוץ (שם ה): ורדו 
בכם שנאיכם. שאיני מעמיד שונאים אלא מכם ובכם, שבשעה שאומות העולם 
עומדים על ישראל אינם מבקשים אלא מה שבגלוי, שנאמר והיה אם זרע ישראל 
ועלה מדין ועמלק ובני קדם וגו’ ויחנו עליהם וישחיתו את יבול הארץ (שופטים 
ובכם הם מחפשים אחר המטמוניות  ו:ג־ד) אבל בשעה שאעמיד עליכם מכם 
שלכם, וכן הוא אומר ואשר אכלו שאר עמי ועורם מעליהם הפשיטו וגו’ (מיכה 
ג:ג; ת’’כ שם ה): ונסתם. מפני אימה (שם): ואין רודף אתכם. מבלי כח (שם): 

י שלישי 

יא  
[חמישי]

יב

יג

יד

טו

טז

יז

מִן  תִּיק  וְע� תִּיק  דְּע� א  תִּיק� ע� י וְתֵיכְלוּן 

שִׁי  מִקְדּ� יא וְאֶתֵּן  נּוּן:  תְּפ� א  תּ� חֲד� ם  קֳד�
תְכוֹן:  י� מֵימְרִי  חֵק  יְר� א  וְל� בֵּינֵיכוֹן 
שְׁרֵי שְׁכִינְתִּי בֵּינֵיכוֹן וְאֶהֱוֵי לְכוֹן  יב וְא�

א  ם: יג אֲנ� י לְע� מ� תּוּן תְּהוֹן קֳד� הּ וְא� לֶאֱל�
א  רְע� תְכוֹן מֵא� פֵּקִית י� הֲכוֹן דִּי א� יְי� אֱל�
רִית  בּ� בְדִין וְת� יִם מִלְּמֵהֱוֵי לְהוֹן ע� דְמִצְר�
תְכוֹן  י� רִית  בּ� וְד� מִנְּכוֹן  א  יּ� מְמ� ע� נִיר 
א  ל� יד וְאִם  א):  בְּחֵרוּת� (נ’’א  א  לְחֵרוּת�
ל  ת כּ� עְבְּדוּן י� א ת� בְּלוּן לְמֵימְרִי וְל� תְק�
י תְּקוֹצוּן  מ� אִלֵּין: טו וְאִם בִּקְי� א ה� יּ� פִּקּוֹד�
א  פְשְׁכוֹן בְּדִיל דְּל� חֵק נ� י תְּר� ת דִּינ� וְאִם י�
יוּתְכוֹן  שְׁנ� לְא� י  פִּקּוֹד� ל  כּ� ת  י� ד  לְמֶעְבּ�
לְכוֹן  א  דּ� ד  אֶעְבּ� א  אֲנ� ף  טז א� מִי:  קְי� ת  י�
א  חֶפְתּ� ת שׁ� א י� הֶלְתּ� רִית עֲלֵיכוֹן בּ� סְע� וְא�
שׁ  ן נְפ� פְּח� יְנִין וּמ� ן ע� שְּׁכ� א מְח� חְתּ� דּ� ת ק� וְי�
עֲלֵי  רְעֲכוֹן וְיֵיכְלֻנֵּהּ בּ� נוּ ז� וְתִזְרְעוּן לְרֵק�
בְּרוּן  בֵיכוֹן: יז וְאֶתֵּן רוּגְזִי בְּכוֹן וְתִתּ� דְב�
בְּכוֹן  וְיִרְדּוּן  בֵיכוֹן  דְב� עֲלֵי  בּ� ם  קֳד�
תְכוֹן:  דִיף י� נְאֵיכוֹן וְתֵעִירְקוּן וְלֵית דְּר� ס�

יאוּ:  תּוֹצ8 שׁ  ד5 ח� י  Yמִפְּנ ן  ֕ שׁ� וְי� ן  Uׁנוֹש ן  ש5ׁ י� ם  לְתּ\ אֲכ� ו@
ם:  Dאֶתְכ י  Eׁפְש נ� ל  cוְלֽאֹ־תִגְע ם  בְּתֽוֹכְכ4 י  Eנ מִשְׁכּ� י  ת7ּ ת� וְנ>
ם  aּת וְא� ים  ל̀אלהֹ� ם  aכ ל� יתִי  י7 וְה� ם  בְּת֣וֹכְכֶ֔ כְתִּי֙  לּ� וְהִתְה�
אתִי אֶתְכֶם֙  ר הוֹצ3 ם אֲשֶׁ֨ ם: אֲנִ֞י יהו֣ה אֱלֽהֵֹיכֶ֗ י לְע> הְיוּ־ל7 ת8ּ
ם  אֶשְׁבֹּר֙ מֹטֹ֣ת עֻלְּכֶ֔ ים ו> ד� ם עֲב� aה הְי֥תֹ ל� יִם מ8 ֔ רֶץ מִצְר� gמֵא

ם קֽוֹמְמִיּֽוּת: aךְ אֶתְכ Yאוֹל ו>
מִּצְוֹ֖ת  ל־ה� כּ� ת  Yא עֲשׂ֔וּ  ת@ וְל֣אֹ  י  ל� תִשְׁמְע֖וּ  וְאִם־ל֥אֹ 
ל  Xי תִּגְע Wט ם אֶת־מִשְׁפּ� סוּ וְא7 ֔ י תִּמְא� Xוְאִם־בְּחֻקֹּת א̀לֶּה:  ה�
ם  aפְרְכ לְה� י  ֔ ל־מִצְוֹת� אֶת־כּ� עֲשׂוֹת֙  י  לְבִלְתּ| ם  פְשְׁכ4 נ�
י  דְתִּ֨ וְהִפְק� ם  כֶ֗ ל� עֱשֶׂה־זֹּ֣את  Dא י  ף־אֲנִ֞ א� י:  אֶת־בְּרִית8
לּ֥וֹת  מְכ� ת  ח� ֔ דּ� קּ� וְאֶת־ה� פֶת  gח שּׁ� אֶת־ה� ה֙  ל� ה� Dּב ם  עֲלֵיכ{
הוּ  ל� אֲכ� ו@ ם  רְעֲכֶ֔ ז� רִיק֙  ל� ם  עְתּ{ וּזְר� פֶשׁ  Uנ וּמְדִיבֹ֣ת  יִם  Wעֵינ
ם  יְבֵיכ4 אֹֽ י  לִפְנ] ם  aּפְת וְנִגּ� ם  כֶ֔ בּ� י֙  נ� פ� י  תּ| ת� וְנ> ם:  Dיְבֵיכ אֹֽ
ם:  Dאֶתְכ ף  Yוְא̀ין־רֹד ם  aּסְת וְנ� ם  שֹׂ֣נְאֵיכֶ֔ כֶם֙  ב� ד֤וּ  וְר�

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



751 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 26 / 10-17

 10 Vous mangerez une récolte très ancienne et ferez sortir l’ancienne pour faire place à la 
nouvelle. 11 J’installerai Mon Sanctuaire parmi vous et Mon Esprit ne vous rejettera pas. 12 Je 
marcherai parmi vous, Je serai pour vous un Dieu et vous serez pour Moi un peuple. 13 Je 
suis HACHEM votre Dieu Qui vous ai fait sortir du pays d’Egypte pour que vous ne soyez plus 
pour eux des esclaves ; J’ai brisé les barres de votre joug et Je vous ai fait marcher la tête 
haute.
  14 Mais si vous ne M’écoutez pas et n’accomplissez pas tous ces commandements ; 15 si vous 
vous dégoûtez de Mes décrets et si votre esprit rejette Mes statuts, au point de ne pas accomplir 
tous Mes commandements et d’annuler Mon alliance — 16 Moi aussi, Je vous ferai cela ; Je 
susciterai  contre vous la panique, les boursouflures et la fièvre brûlante, qui font languir les 
yeux et défaillir l’âme ; vous sèmerez en vain vos semences et vos ennemis les mangeront. 
17 Je focaliserai Mon attention contre vous, vous serez brisés devant vos ennemis ; ceux qui 
vous haïssent vous soumettront et vous fuirez sans que personne ne vous poursuive.

La 
Tokha’ha/

Réprimande

La première 
série de 

châtiments

 
de deux ans. Le verset poursuit en disant qu’à l’arrivée des 
nouvelles récoltes, il faudra déplacer les stocks déjà engran-
gés pour leur faire de la place tant l’abondance sera grande 
(Rachi ; Sifra).
 Mon Sanctuaire, c’est-à-dire, le Temple de — מִשְׁכָּנִי .11
Jérusalem (Rachi). Le terme נִי  sous-entend la Présence מִשְׁכּ�
Divine [Chekhina] : d’après Sforno, c’est une promesse 
que la Présence de Dieu demeurera toujours parmi les en-
fants d’Israël où qu’ils se trouvent. Selon le Or Ha’Haïm, 
la Présence de Dieu reposera directement sur les justes — 
 parmi vous (v. 12) — ce qui signifie que Dieu sera ,בְּתוֹכְכֶם
encore plus proche des justes que des anges.
בְּתוֹכְכֶם .12 כְתִּי  לּ�  Je marcherai parmi vous. Dieu — וְהִתְה�
s’occupera d’Israël avec tant de générosité et de façon si 
manifeste, que Sa Présence sera ressentie aussi fortement 
que celle d’un roi terrestre marchant parmi ses sujets. Il est 
donc clair que les bénédictions contenues dans ce verset 
ne se sont pas encore réalisées dans leur totalité, mais elles 
s’accompliront intégralement dans le futur (Ramban).
14-43. La Tokha’ha/Réprimande. Si les enfants d’Israël re-
fusent de se plier aux obligations leur incombant en tant que 
peuple élu, ils perdront les bénédictions promises plus haut 
et subiront les terribles sanctions décrites dans ce passage. 
Ces sanctions, loin de constituer une vengeance, ont pour but 
de les amener au repentir. C’est la raison pour laquelle elles 
sont infligées progressivement, avec une sévérité croissante. 
Si les châtiments moins sévères infligés en premier lieu ne 
parviennent pas à faire reconnaître ses torts à Israël et qu’il 
persiste à refuser d’obéir à la parole de Dieu, sa faute n’en 
devient que plus grave : la sévérité du châtiment ira donc 
croissant jusqu’à ce qu’il se repente enfin et que Dieu lui ac-
corde Sa miséricorde, comme on le voit à la fin du chapitre.
 A plusieurs reprises, la Torah évoque ici “des punitions 
septuples” (versets 18, 21, 24, 28). D’après Rachi, au nom 
du Sifra, ce nombre est à prendre littéralement : chaque 
faute a sept aspects différents qui, en juste mesure de retour, 
seront punis de sept façons distinctes. Tout au long de la ré-
primande, Rachi souligne comment la Torah mentionne sept 
fautes, suivies de sept punitions. Selon d’autres commen-
tateurs, comme le Rachbam et Ibn Ezra, l’expression “sept 

fois” est une métaphore décrivant une multitude de fautes 
et de punitions, mais ne correspondant pas forcément au 
chiffre sept.
-Mais si vous ne M’écoutez pas, c’est — וְאִם-לאֹ תִשְׁמְעוּ לִי .14
à-dire, si vous n’étudiez pas la Torah avec assiduité car, à 
l’évidence, celui qui n’apprend pas n’accomplira pas. . . ces 
commandements (Rachi).
הָאֵלֶּה מִּצְוֹת   Tous ces commandements. Au lieu de — כָּל-ה�
comprendre que vous avez l’obligation d’observer tous les 
commandements sans exception, vous choisirez ceux que 
vous daignez accomplir (Sforno).
14-15. La réprimande commence par la description de sept 
fautes entraînées chacune par la précédente. (a) Comme 
vous ne vous consacrerez pas à l’étude de la Torah, (b) vous 
n’accomplirez plus ses commandements puis (c) vous pren-
drez en dégoût ceux qui resteront fidèles à la Torah, (d) vous 
haïrez les Sages qui expliquent ses lois et (e) vous empê-
cherez les autres de les observer. Après cela, (f) vous nierez 
que Dieu a donné ces commandements, c’est-à-dire, qu’ils 
sont Mes statuts et (g) vous finirez par nier l’existence même 
de Dieu Qui a conclu cette alliance (Sifra). C’est le seul pas-
sage de ce chapitre où sont évoquées des fautes précises. 
Les séries de sept châtiments énoncées par la suite sont la 
conséquence de l’indifférence ou de l’attitude négative du 
peuple juif face à la colère de Dieu.
16-17. La première série de châtiments.
יִם . . . .16 לּוֹת עֵינ� -Qui font languir les yeux. . . Cette ex — מְכ�
pression décrit une frustration causée par une longue attente 
finalement déçue. C’est une allusion à l’attente du rétablis-
sement d’un malade qui finira par mourir. Une déception de 
ce genre fait défaillir l’âme (Rachi).
 En vain. Vous ensemencerez vos champs mais rien — לָרִיק
ne poussera ; et même s’il pousse quelque chose, vos enne-
mis s’en empareront (Rachi ; Sifra).
 Les sept fautes provoqueront les sept châtiments suivants : 
(a) les boursouflures ; (b) la fièvre brûlante ; (c) l’attente 
prolongée et frustrée ; (d) le vol par l’ennemi du produit 
des semailles ; (e) la défaite ; (f) la soumission à l’ennemi ; 
(g) la fuite sans aucun poursuivant (R. Be’hayé).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כו / יח־כז פרשת בחקתי  752 / ספר ויקרא 

 
18-20. La deuxième série de châtiments.
טֹּאתֵיכֶם .18 ל-ח� ע ע�  Sept fois pour vos fautes, c’est-à-dire — שֶׁב�
sept châtiments pour avoir continué à commettre les sept 
fautes énumérées aux versets 14 et 15 (Rachi ; Sifra). En 
effet, comme Dieu châtie toujours en juste mesure de retour, 

il ne peut pas y avoir sept punitions pour une seule faute 
(Gour Aryé).
עֻזְּכֶם .19 גְּאוֹן  אֶת  רְתִּי   Je briserai la fierté de votre — וְשָׁב�
puissance. Il s’agit de la destruction du Beit HaMikdach 
(Rachi).

 
רש“י

(יח) ואם עד אלה. ואם בעוד אלה [עליכם] לא תשמעו [לי], ויספתי. עוד 
יסורין אחרים (שם פרק ה:א): שבע על חטאתיכם. שבע פורעניות על שבע 
עבירות האמורות למעלה (שם): (יט) ושברתי את גאון עזכם. זה בית המקדש 
וכן הוא אומר הנני מחלל את מקדשי גאון עוזכם (יחזקאל כד:כא; ת“כ שם ב): 
ונתתי את שמיכם כברזל ואת ארצכם כנחשה. זו קשה משל משה, ששם 
הוא אומר והיו שמיך אשר על ראשך נחשת וגו’ (דברים כח:כג) שיהיו השמים 
מזיעין כדרך שהנחשת מזיעה, והארץ אינה מזיעה כדרך שאין הברזל מזיע והיא 
משמרת פירותיה, אבל כאן השמים לא יהיו מזיעין כדרך שאין הברזל מזיע ויהא 
חורב בעולם, והארץ תהא מזיעה כדרך שהנחשת מזיעה והיא מאבדת פירותיה 
(ת’’כ שם ג): (כ) ותם לריק כחכם. הרי אדם שלא עמל שלא חרש שלא זרע 
שלא נכש שלא כסח שלא עדר, ובשעת הקציר בא שדפון ומלקה [אותו,] אין בכך 
כלום. אבל אדם שעמל וחרש וזרע ונכש וכסח ועדר, ובא שדפון והלקה אותו, 
הרי שניו של זה קהות (ת’’כ שם ד): ולא תתן ארצכם את יבולה. אף מה 
לקוי,  יהא  הארץ  מן  אפי’  ועץ הארץ.  (שם):  הזרע  לה בשעת  מוביל  שאתה 
שלא יחניט פירותיו בשעת החנטה (שם): לא יתן. משמש למעלה ולמטה, אעץ 
ואפרי: לא יתן פריו. כשהוא מפרה משיר פירותיו (שם) הרי שתי קללות ויש 
כאן שבע פורעניות: (כא) ואם תלכו עמי קרי. רבותינו אמרו עראי (שם ה) 
במקרה [ס“א כמקרה] שאינו אלא לפרקים כן תלכו עראי במצות. ומנחם פירש 
לשון מניעה, וכן הוקר רגלך (משלי כה:יז) וכן יקר רוח (שם יז:כז) וקרוב לשון 
זה לתרגומו של אונקלוס, לשון קושי, שמקשים לבם להמנע מהתקרב אלי: שבע 
כחטאתיכם. שבע פורעניות אחרות במספר שבע כחטאתיכם (ת’’כ שם ה): 

(כב) והשלחתי. לשון גירוי: ושכלה אתכם. אין לי אלא חיה משכלת שדרכה 
בכך, בהמה שאין דרכה בכך מנין, ת”ל ושן בהמות אשלח בם (דברים לב:כד) 
הרי שתים. ומנין שתהא ממיתה בנשיכתה, ת”ל עם חמת זוחלי עפר (שם) מה 
אלו נושכין וממיתין אף אלו נושכין וממיתין. כבר היו שנים בארץ ישראל חמור 
הקטנים  אלו  ושכלה אתכם.  ו):  שם  (ת’’כ  וממית  נושך  ערוד  וממית  נושך 
(שם ז): והכריתה את בהמתכם. מבחוץ (שם): והמעיטה אתכם. מבפנים 
ושבילים קטנים הרי שבע פורעניות.  גדולים  שבילים  ונשמו דרכיכם.  (שם): 
שן בהמה, ושן חיה, חמת זוחלי עפר, ושכלה, והכריתה, והמעיטה, ונשמו: (כג) 
כדרך  בברית  שאינו  נקם  ויש  נקם ברית.  (כה)  אלי:  לשוב  לי.  לא תוסרו 
שאר נקמות, וזהו סמוי עיניו של צדקיהו (מלכים ב כה:ז; ת“כ פרק ו:א). ד”א, 
נקם ברית נקמת בריתי אשר עברתם. כל הבאת חרב שבמקרא היא מלחמת 
חיילות אויבים: ונאספתם. מן החוץ אל תוך הערים מפני המצור: ושלחתי 
דבר בתוככם. ועל ידי הדבר ונתתם ביד האויבים הצרים עליכם, לפי שאין 
מלינים את המת בירושלים (ב“ק פב:) וכשהם מוציאים את המת לקברו נתנים 
ביד אויב (ת’’כ שם): (כו) מטה לחם. לשון משען, כמו מטה עז (ירמיה מח:יז): 
בשברי לכם מטה לחם. אשבור לכם כל מסעד אוכל (ת’’כ שם ב) והם חצי 
רעב: ואפו עשר נשים לחמכם בתנור אחד. מחוסר עצים (שם): והשיבו 
לחמכם במשקל. שתהא התבואה נרקבת ונעשית פת נִפּוֹלֶת ומשתברת בתנור 
והן יושבות ושוקלות את השברים לחלקם ביניהם (שם): ואכלתם ולא תשבעו. 
זהו מארה בתוך המעים בלחם. הרי שבע פורעניות. חרב, מצור, דבר, שבר מטה 
תֶּם אינה מן המנין, היא החרב:  לחם, חוסר עצים, פת נִפּוֹלֶת, מארה במעים. וְנִתּ$

יח

יט

כ

כא

כב

כג

כד

כה

כו

כז

בְּלוּן לְמֵימְרִי וְאוֹסֵף  א תְק� ד אִלֵּין ל� יח וְאִם ע�

ר  ל חוֹבֵיכוֹן: יט וְאֶתְבּ� ע ע� תְכוֹן שְׁב� לְמִרְדֵּי י�
וֵיכוֹן  א דִי עִלּ� יּ� ת שְׁמ� קְפְּכוֹן וְאֶתֵּן י� ר תּ� ת יְק� י�
א  רְע� א וְא� א מִטְר� ת� אֲח� א מִלּ� רְזְל� קִּיפִין כְּפ� תּ�
ד פֵּירִין:  א מִלְּמֶעְבּ� שׁ� א כִנְח� דִתְחוֹתֵיכוֹן חֲסִינ�
רְעֲכוֹן  א תִתֵּן א� נוּ חֵילֵיכוֹן וְל� כ וִיסוּפוּן לְרֵיק�
א יִתֵּן אִבֵּהּ: כא וְאִם  א ל� רְע� ן א� הּ וְאִיל� לְתּ� ת עֲל� י�
א  ל� בּ� לְק� א תֹאבוּ  וְל� שְׁיוּ  בְּק� י  מ� קֳד� כוּן  תְּה�
ה)  א� יְת� לְא� (נ’’א  ה  א� לֶאֱת� וְאוֹסֵף  בְמֵימְרִי 
רֵי בְכוֹן  ע כְּחוֹבֵיכוֹן: כב וֶאֱג� א שְׁב� ח� עֲלֵיכוֹן מ�
ת  י� וּתְשֵׁיצֵי  תְכוֹן  י� כֵּל  וּתְת� א  ר� בּ� ת  חֵיו� ת  י�
כוֹן:  ן אוֹרְח� דְי� וִיצ� תְכוֹן  י� זְעֵר  וְת� בְּעִירְכוֹן 
כוּן  וּתְה� י  מ� קֳד� תִתְרְדוּן  א  ל� בְּאִלֵּין  כג וְאִם 

שְׁיוּ  א עִמְּכוֹן בְּק� ף אֲנ� ךְ א� שְׁיוּ: כד וְאֵה� י בְּק� מ� קֳד�
ל חוֹבֵיכוֹן:  ע ע� שְׁב� א  אֲנ� ף  תְכוֹן א� י� לְקֵי  וְא�
ע  ר� א וְיִתְפּ� רְבּ� טְלִין בְּח� יְתִי עֲלֵיכוֹן דְּק� כה וְא�

מֵי  ל פִּתְגּ� רְתּוּן ע� עֲב� ל דּ� א ע� מִנְּכוֹן פֻּרְעֲנוּת�
א  נ� רֵי מוֹת� נְּשׁוּן לְקִרְוֵיכוֹן וֶאֱג� א וְתִתְכּ� יְת� אוֹר�
ר  ה: כו בִּדְאֶתְּב� נְא� א דְס� סְּרוּן בִּיד� בְּכוֹן וְתִתְמ�
חְמְכוֹן  ר נְשִׁין ל� ן עֲס� פְי� א וְי� לְכוֹן סְעִיד מֵיכְל�
א  תְקְל� בְּמ� חְמְכוֹן  ל� וִיתִיבוּן  ד  ח� א  נּוּר� בְּת�
א  ל� א  בְּד� כז וְאִם  תִשְׂבְּעוּן:  א  וְל� וְתֵיכְלוּן 
שְׁיוּ:  בְּק� י  מ� קֳד� כוּן  וּתְה� בְּמֵימְרִי  בְּלוּן  תְק�

ם  ה אֶתְכֶ֔ סְּר; פְתִּי֙ לְי� ס� י וְי> לֶּה ל֥אֹ תִשְׁמְע֖וּ ל� ד־אֵ֔ ם־ע� וְאִ֨
י  תּ| ת� ם וְנ> י אֶת־גְּא֣וֹן עֻזְּכ4 Eּרְת ב� ם: וְשׁ> Dטֹּֽאתֵיכ ל־ח� ע ע� ב� aׁש
יק  Eר ם ל� cה: וְת נְּחֻשׁ> ם כּ� aרְצְכ רְזֶ֔ל וְאֶת־א� בּ� אֶת־שְׁמֵיכֶם֙ כּ�
רֶץ ל֥אֹ  ֔ א� ץ ה� הּ וְע] ֔ רְצְכֶם֙ אֶת־יְבוּל� ן א� ם וְלֽאֹ־תִת3ּ כֹּֽחֲכ4
י  רִי וְל֥אֹ תֹאב֖וּ לִשְׁמֹ֣ע� ל� ן פִּרְיֽוֹ: וְאִם־תּ̀לְכ֤וּ עִמִּי֙ קֶ֔ יִתּ/
י  חְתִּ֨ ם: וְהִשְׁל� Dטֹּֽאתֵיכ ע כְּח� ב� aׁה ש ֔ כּ� י עֲלֵיכֶם֙ מ� פְתּ| ס� וְי>
ה֙ אֶת־ ית� ם וְהִכְרִ֨ ה אֶתְכֶ֔ דֶה֙ וְשִׁכְּל; שּׂ� ת ה� tּי ם אֶת־ח� כֶ֜ ב�
ם־ וְאִ֨ ם:  Dרְכֵיכ דּ� מּוּ  Wׁש וְנ� ם  אֶתְכ4 ה  יט� Eוְהִמְע ם  בְּהֶמְתְּכֶ֔
י  qּכְת ל� וְה> רִי:  Dק י  Eּעִמ ם  כְתּ\ הֲל� ו@ י  ל� סְר֖וּ  תִוּ> ל֥אֹ  לֶּה  בְּאֵ֔
ע  ב� aׁש נִי  ֔ ם־א� גּ� אֶתְכֶם֙  י  וְהִכֵּית| רִי  בְּק} ם  aכ עִמּ� י  jף־אֲנ א�
ם־ נְק� מֶת֙  נֹקֶ֨ רֶב  חֶ֗ ם  עֲלֵיכֶ֜ י  וְה̀בֵאתִ֨ ם:  Dטֹּֽאתֵיכ ל־ח� ע�
ם  בֶר֙ בְּת֣וֹכְכֶ֔ חְתִּי דֶ֨ tּם וְשִׁל רֵיכ4 ם אֶל־ע> aּפְת אֱס� Dית וְנ בְּרִ֔
פ֠וּ  א� וְ֠ חֶם֒  טֵּה־לֶ֒ מ� כֶם֘  ל� י  Qבְּשִׁבְר ד־אוֹי̀ב:  בְּי� ם  aּת וְנִתּ�
ם  aחְמְכ ל� יבוּ  וְהֵש7ׁ ד  ֔ אֶח� נּ֣וּר  בְּת� חְמְכֶם֙  ל� ים  שׁ| נ� שֶׂר  gע
ם־ עוּ:     וְאִ֨ ם וְל֥אֹ תִשְׂבּ> aּלְת אֲכ� ל ו@ מִּשְׁק� בּ�
רִי:  Dבְּק י  Eּעִמ ם  כְתּ\ הֲל� ו@ י  ל� תִשְׁמְע֖וּ  ל֥אֹ  בְּזֹ֔את 

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



753 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 26 / 18-27

  18 Et si, malgré cela, vous ne M’obéissez pas, Je vous punirai à nouveau sept fois pour vos 
fautes. 19 Je briserai la fierté de votre puissance ; Je ferai votre ciel comme du fer et votre terre 
comme du cuivre. 20 Votre force s’épuisera en vain, votre terre ne donnera pas son produit et 
l’arbre de la terre ne donnera pas son fruit.
  21 Et si vous vous conduisez avec désinvolture avec Moi et refusez de M’obéir, J’ajouterai 
sur vous un coup — sept fois, comme vos fautes. 22 Je susciterai contre vous les bêtes des 
champs et elles vous raviront vos enfants, décimeront votre bétail et vous diminueront ; et 
vos routes seront désolées.
  23 Et si, malgré cela, vous ne vous corrigez pas envers Moi et vous conduisez avec Moi avec 
désinvolture, 24 Moi aussi, Je Me conduirai avec vous avec désinvolture et Je vous frapperai, 
Moi aussi, sept fois pour vos fautes. 25 Je susciterai contre vous un glaive pour venger la 
vengeance d’une alliance, vous vous rassemblerez dans vos villes et J’enverrai la peste 
parmi vous et vous serez livrés aux mains de l’ennemi. 26 Lorsque Je vous couperai le sup-
port du pain, dix femmes cuiront votre pain dans un seul four et elles rapporteront votre pain 
au poids ; vous mangerez et ne serez pas rassasiés.
 27 Et si, malgré cela, vous ne M’obéissez pas et vous conduisez avec Moi avec désinvolture, 

La 
deuxième 

série de 
châtiments

La 
troisième 

série de 
châtiments

La 
quatrième 

série de 
châtiments

La 
cinquième 

série de 
châtiments

 
כֹּחֲכֶם .20 לָרִיק  ם   Votre force s’épuisera en vain. Cette — וְת�
malédiction est particulièrement douloureuse. Celui qui n’in-
vestit pas de gros efforts et ne réussit pas, souffre moins de 
son échec que celui qui a travaillé durement mais n’obtient 
aucun résultat (Rachi ; Sifra).
 Les sept punitions de cette série sont : (a) la destruction du 
Temple ; (b) le ciel semblable à du fer ; (c) la terre semblable 
à du cuivre ; (d) l’épuisement en vains efforts ; (e) la stérilité 
de la terre ; (f) la stérilité des arbres ; (g) la chute, avant 
maturité, des quelques fruits qui pousseront sur l’arbre.

21-22. La troisième série de châtiments.

-Avec désinvolture. Cette traduction suit la pre — קֶרִי .21
mière interprétation de Rachi, au nom du Sifra. En dépit des 
punitions, votre observance des commandements restera 
désinvolte et irrégulière ; vous les choisirez à votre conve-
nance, au lieu d’y voir des obligations imposées par le Ciel. 
Onkelos traduit par avec obstination, c’est-à-dire que vous 
refuserez obstinément de vous rapprocher de Moi.
 Ibn Ezra, le Rambam et R. Be’hayé traduisent de façon 
fortuite, c’est-à-dire que le peuple d’Israël refusera de voir 
dans ses malheurs des châtiments envoyés par Dieu [car, 
une observation attentive leur prouverait que ces châtiments 
sont tout à fait adaptés à leurs fautes et constituent un appel 
explicite au repentir (Or Ha’Haïm)]. Au lieu de cela, ils s’en-
têteront à ne voir dans ces malheurs qu’une coïncidence ou 
le résultat de causes naturelles.
 Les sept punitions de cette série sont : l’attaque par (a) les 
bêtes sauvages ; (b) les animaux domestiques ; (c) les ser-
pents venimeux ; (d) la mort des enfants ; (e) la perte du 
bétail ; (f) la diminution de la population ; (g) la désolation 
des chemins.

23-26. La quatrième série de châtiments.

ף-אֲנִי. . . בְּקֶרִי .24  Moi aussi. . . avec désinvolture. Si vous — א�
vous entêtez à croire que tous ces châtiments, qui corres-
pondent pourtant à vos fautes, ne sont que le fruit du hasard, 

en sorte que Mon message reste vain, Je vous punirai en 
juste mesure de retour en rendant plus difficile la perception 
de la main de Dieu. Les sanctions suivantes vous sembleront 
fortuites et leur rapport avec vos fautes ne sera pas aussi 
évident que lors des châtiments précédents (Or Ha’Haïm). 
Cette mesure correspond au principe selon lequel, si on re-
fuse de “voir” Dieu, Il dissimule Sa Présence [נִים  ,Dieu ,הֶסְתֵּר פּ�
pour ainsi dire, dissimule Sa Face], et il est encore plus diffi-
cile de discerner la vérité.
ם-בְּרִית .25  La vengeance d’une alliance. Lorsqu’un roi — נְק�
part en guerre contre un autre pays et le conquiert, il ne 
châtie pas ses habitants, même s’ils l’ont combattu farou-
chement et ont infligé de lourdes pertes à ses armées. Ne 
lui ayant pas prêté allégeance, ils se trouvaient en droit de 
se défendre et, en se battant, n’ont pas manqué de loyauté 
envers lui. En revanche, si ses propres sujets se révoltent 
contre lui, le roi les punira parce qu’ils ont trahi leur serment 
de fidélité à son égard. De la même façon, Dieu avertit Israël 
que s’ils se rebellent contre la Torah, ils souffriront de la ven-
geance d’une alliance (Haamek Davar).
טֵּה-לֶחֶם .26  .Le support [littéralement, bâton] du pain — מ�
Le bâton sert d’appui. En période de famine, les gens sont 
semblables à un infirme dont la canne s’est cassée.
אֶחָד נּוּר   Dans un seul four. Par manque de bois de — בְּת�
chauffage, de nombreuses femmes devront partager un 
même four. En outre, le blé pourrira, de sorte que le pain 
tombera en miettes que les femmes devront peser [rappor-
teront votre pain au poids] après la cuisson pour le partager 
équitablement (Rachi ; Sifra).
 Les sept punitions de cette série sont : (a) l’épée d’en-
vahisseurs étrangers ; (b) le siège obligeant à s’entasser 
dans les villes ; (c) la peste ; (d) la famine ; (e) le manque 
de combustible ; (f) le pain rapporté en miettes ; (g) la faim 
persistante. La victoire de l’ennemi (v. 25) n’est pas une 
punition en soi et elle est comprise dans le châtiment de 
l’épée (Rachi).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כו / כח־לט פרשת בחקתי  754 / ספר ויקרא 

 
רש“י

על  שמעמידין  זרה  עבודה  מין  חמניכם.  ובירניות:  מגדלים  במתיכם.  (ל) 
תפוחי  הגגות, ועל שם שמעמידין בחמה קרויין חמנים: ונתתי את פגריכם. 
רעב היו, ומוציאים יראתם מחיקם ומנשקים אותם, וכרסו נבקעת ונופל עליה 
(שם ד): וגעלה נפשי אתכם. זה סילוק שכינה (שם): (לא) ונתתי את עריכם 
חרבה. יכול מאדם, כשהוא אומר והשמותי אני את הארץ (פסוק לב) הרי אדם 
אמור. הא מה אני מקיים חרבה, מעובר ושב (ת’’כ פרשתא א:ד): והשמותי את 
מקדשיכם. יכול מן הקרבנות, כשהוא אומר ולא אריח הרי קרבנות אמורים, 
הא מה אני מקיים והשימותי את מקדשיכם, מן הגדודיות (שם) שיירות של ישראל 
שהיו מתקדשות ונועדות לבא שם. הרי שבע פורעניות. אכילת בשר בנים ובנות. 
והשמדת במות הרי שתים. כריתת חמנים אין כאן פורענות אלא ע”י השמדת 
הבירניות יפלו החמנים שבראשי הגגות ויכרתו. ונתתי את פגריכם וגו’ הרי שלש. 
סלוק שכינה ארבע. חרבן ערים. שממון מקדש מן הגדודיות. ולא אריח קרבנות. 
הרי שבע: (לב) והשמתי אני את הארץ. זו מדה טובה לישראל, שלא ימצאו 
האויבים נחת רוח בארצם שתהא שוממה מיושביה (שם פרק ו:ה): (לג) ואתכם 
אזרה בגוים. זו מדה קשה, שבשעה שבני מדינה גולים למקום אחד רואים זה את 
זה ומתנחמין, וישראל נזרו כבמזרה, כאדם הזורה שעורים בנפה ואין אחת מהן 
דבוקה בחבירתה (שם ו): והריקתי. כששולף החרב מתרוקן הנדן. ומדרשו, חרב 
הנשמטת אחריכם אינה חוזרת מהר, כאדם שמריק את המים ואין סופן לחזור 
(שם ז): והיתה ארצכם שממה. שלא תמהרו לשוב לתוכה, ומתוך כך עריכם 
יהיו חרבה נראות לכם חרבות, שבשעה שאדם גולה מביתו ומכרמו ומעירו וסופו 
לחזור כאלו אין כרמו וביתו חרבים. כך שנויה בת”כ (פרק ז:א): (לד) אז תרצה. 
תפייס את כעס המקום שכעס על שמטותיה: והרצת. למלך [ס“א למלאת] את 
שבתותיה: (לה) כל ימי השמה. לשון העשות, ומ”ם דגש במקום כפל שממה: 
את אשר לא שבתה. שבעים שנה של גלות בבל הן היו כנגד שבעים שנות 
השמטה ויובל שהיו בשנים שהכעיסו ישראל בארצם לפני המקום, ארבע מאות 

ושלשים שנה. שלש מאות ותשעים היו שני עונם משנכנסו לארץ עד שגלו עשרת 
לפניו ארבעים שנה משגלו עשרת השבטים עד  יהודה הכעיסו  ובני  השבטים, 
חרבות ירושלים. הוא שנאמר ביחזקאל ואתה שכב על צדך השמאלי וגו’ וכלית 
יום  ארבעים  יהודה  בית  עון  את  ונשאת  הימני  צדך  על  ושכבת  וגו’  אלה  את 
(יחזקאל ד:ד־ו) ונבואה זו נאמרה ליחזקאל בשנה החמישית לגלות המלך יהויכין 
(שם א:ב) ועוד עשו שש שנים עד גלות צדקיהו הרי ארבעים ושש. ואם תאמר 
שנות מנשה חמשים וחמש היו (מלכים ב כא:א) מנשה עשה תשובה שלשים ושלש 
שנה, וכל שנות רשעו עשרים ושתים, כמו שאמרו באגדת חלק (סנהדרין קג.) ושל 
אמון שתים (מלכים ב שם יט) ואחת עשרה ליהויקים (שם כג:לו) וכנגדן לצדקיהו 
(שם כד:יח). צא וחשוב לארבע מאות ושלשים ושש שנה שמיטין ויובלות שבהם, 
והם שש עשרה למאה, ארבע עשרה שמיטין ושני יובלות, הרי לארבע מאות שנה 
ששים וארבע, לשלשים ושש שנה חמש שמיטות, הרי שבעים חסר אחת, ועוד שנה 
יתירה שנכנסה בשמטה המשלמת לשבעים [ס”א ואותו יובל שגלו שלא נגמר בעונם 
נחשב להם], ועליהם נגזר שבעים שנה שלמים. וכן הוא אומר בדברי הימים עד 
רצתה הארץ את שבתותיה וגו’ למלאות שבעים שנה (דה”ב לו:כא): (לו) והבאתי 
מרך. פחד ורוך לבב (ת’’כ פרק ז:ג). מ”ם של מרך יסוד נופל הוא, כמו מ”ם של 
מועד ושל מוקש: ונסו מנסת חרב. כאילו הורגים רודפים אותם: עלה נדף. 
שהרוח הודפו ומכהו על עלה אחר ומקשקש ומוציא קול, וכן תרגומו קל טרפא 
דשקיף, לשון חבטה, שדופות קדים (בראשית מא:ו) שקיפן קידום, והוא לשון משקוף 
(שמות יב:כב) מקום חבטת הדלת, וכן תרגומו של חבורה (שם כא:כה) משקופי: 
(לז) וכשלו איש באחיו. כשירצו לנוס יכשלו זה בזה כי יבהלו לרוץ: כמפני 
חרב. כאילו בורחים מלפני הורגים שיהא בלבבם פחד וכל שעה סבורים שאדם 
רודפם. ומדרשו (ת’’כ שם ה. סנהדרין כז:) וכשלו איש באחיו [ס“א בשביל אחיו] 
זה נכשל בעונו של זה שכל ישראל ערבין זה לזה [ס“א בזה]: (לח) ואבדתם 
בגוים. כשתהיו פזורים תהיו אבודים זה מזה: ואכלה אתכם. אלו המתים בגולה: 

כח

כט

ל

לא

לב

לג

לד

*ש’ דגושה 

*ש’ דגושה לה

לו

לז

לח

לט

לְקֵי (נ’’א  ז וְא� ךְ עִמְּכוֹן בִּתְקוֹף רְג� כח וְאֵה�

ל חוֹבֵיכוֹן:  ע ע� א שְׁב� ף אֲנ� תְכוֹן א� וְאִרְדֵּי) י�
תֵיכוֹן  ר בְּנ� ר בְּנֵיכוֹן וּבְשׂ� כט וְתֵיכְלוּן בְּשׂ�

ת  צֵּץ י� תֵיכוֹן וֶאֱק� מ� ת בּ� תֵּיכְלוּן: ל וֶאֱשֵׁיצֵי י�
ל פִּגּוּר  ת פִּגְרֵיכוֹן ע� חֲנִיסְנְסֵיכוֹן וְאֶתֵּן י�
ת  תְכוֹן: לא וְאֶתֵּן י� חֵק מֵימְרִי י� תְכוֹן וִיר� עֲו� ט�
א  קְדְּשֵׁיכוֹן וְל� ת מ� א וְאֶצְדֵּי י� ד� קִרְוֵיכוֹן צ�
תְכוֹן: לב וְאֶצְדֵּי  ן כְּנִשּׁ� א קֻרְבּ� עֲו� בֵּל בְּר� אֲק�
בֵיכוֹן  עֲלֵי דְב� הּ בּ� דְיוּן עֲל� א וִיצ� רְע� ת א� א י� אֲנ�
א  יּ� מְמ� ר בֵּינֵי ע� דּ� תְכוֹן אֱב� הּ: לג וְי� תְבִין בּ� דְּי�
וּתְהֵי  א  רְבּ� בְּח� טְלִין  דְּק� תְרֵיכוֹן  ב� רֵי  וֶאֱג�
א: לד בְּכֵן  רְבּ� א וְקִרְוֵיכוֹן יְהוֹן ח� דְי� רְעֲכוֹן צ� א�
דִּי  יוֹמִין  כֹּל  א  ה� שְׁמִטּ� ת  י� א  רְע� רְעֵי א� תּ�
בֵיכוֹן  דְב� עֲלֵי  בּ� ע  אֲר� בּ� תּוּן  וְא� ת  צְדִיא�
א:  ה� ת שְׁמִטּ� א וְתִרְעֵי י� רְע� שְׁמֵט א� בְּכֵן תּ�
א  ת דִּי ל� שְׁמֵט י� ת תּ� ל יוֹמִין דִּי צְדִיא� לה כּ�

הּ:  תְבִין עֲל� ד הֲוֵיתוּן י� ת בִּשְׁמִטֵּיכוֹן כּ� שְׁמֵט�
א בְּלִבְּהוֹן  בְר� ל תּ� ע� אֲרוּן בְּכוֹן וְא� לו וּדְיִשְׁתּ�

ל  ק� תְהוֹן  י� וְיִרְדּוֹף  נְאֵיהוֹן  דְּס� א  ת� רְע� בְּא�
מֵעִירוֹק  ד  כּ� וְיֵעִרְקוּן  קִיף  דְשׁ� א  רְפּ� ט�
וְלֵית  וְיִפְּלוּן  א  רְבּ� בְּח� טְלִין  דְּק� ם  קֳד� מִן 
ם  חוּהִי כְּמִקֳּד� ר בְּא� קְּלוּן גְּב� דִיף: לז וְיִתּ� דְּר�
א תְהֵי לְכוֹן  יִת וְל� דִיף ל� א וְר� רְבּ� טְלִין בְּח� דְּק�
בֵיכוֹן: לח וְתֵבְדוּן  עֲלֵי דְב� ם בּ� ה קֳד� תְּקוּמ�
עֲלֵי  בּ� ע  אֲר� תְכוֹן  י� ר  מּ� וּתְג� א  יּ� מְמ� ע� בֵּינֵי 
יִתִּמְסוּן  בְּכוֹן  אֲרוּן  לט וּדְיִשְׁתּ� בֵיכוֹן:  דְב�

נִי  ֔ ף־א� א� אֶתְכֶם֙  י  רְתּ| וְיִסּ� רִי  ת־ק} חֲמ� בּ@ ם  aכ עִמּ� י  כְת7ּ ל� וְה>
ר  cׂוּבְש ם  בְּנֵיכ4 ר  Xׂבְּש ם  aּלְת אֲכ� ו@ ם:  Dטֹּֽאתֵיכ ל־ח� ע� ע  ב� aׁש
תִּי֙  וְהִכְר� ם  מֹֽתֵיכֶ֗ אֶת־בּ� י  דְתִּ֞ וְהִשְׁמ� תֹּאכ̀לוּ:  ם  aבְּנֹֽתֵיכ
ם  גִּלּֽוּלֵיכ4 י  ל־פִּגְר/ ע� ם  אֶת־פִּגְרֵיכֶ֔ תִּי֙  ת� וְנ> ם  נֵיכֶ֔ מּ; אֶת־ח�
י  Eהֲשִׁמּוֹת ה ו@ ֔ רְבּ� רֵיכֶם֙ ח� י אֶת־ע> תּ| ת� ם: וְנ> Dי אֶתְכ Eׁפְש ה נ� Bעֲל וְג>
י  הֲשִׁמֹּת7 ו@ ם:  Dנִיחֽחֲֹכ יח�  בְּר/ יח�  רִ֔ א� וְל֣אֹ  ם  אֶת־מִקְדְּשֵׁיכ4
הּ:  בּ> ים  Eיֹּֽשְׁב ה� ם  יְבֵיכֶ֔ אֹֽ  ֙ יה� לֶ֨ ע� מְמ֤וּ  וְשׁ> רֶץ  Uא אֶת־ה� י  Eאֲנ
ה  Cיְת וְה> רֶב  Uח ם  aחֲרֵיכ א@ י  יקֹת7 הֲר8 ו@ גּוֹיִ֔ם  ב� ה  gר אֱז� וְאֶתְכֶם֙ 
רֶץ  ֜ א� ה ה� ז֩ תִּרְצֶ֨ ה: א� רְבּ> הְי֥וּ ח� ם י8 aרֵיכ ה וְע> ֔ מ� רְצְכֶם֙ שְׁמ� א�
ז  ם א�֚ יְבֵיכ4 רֶץ אֹֽ gם בְּא aּת ה וְא� ֔ מּ� שּׁ� י ה� ל יְמ] יה� כֹּ֚ בְּתֹתֶ֗ אֶת־שׁ�
ה  מ5ּ שּׁ� ה� י  Yל־יְמ כּ�  : יה� Dבְּתֹת אֶת־שׁ� ת  וְהִרְצ5 רֶץ  ֔ א� ה� ת  Xּתִּשְׁב
ם  בְּשִׁבְתְּכ\ ם  aבְּתֹֽתֵיכ בְּשׁ� ה  iבְת לאֹ־שׁ> ר  oׁאֲש ת  א] תִּשְׁבֹּ֑ת 
רְצֹ֖ת  ם בְּא� ֔ ב� אתִי מֹ֨רֶךְ֙ בִּלְב� ם וְהֵב3 כֶ֗ ים בּ� Qר נִּשְׁא� : וְה� יה� Dל ע�
פְל֖וּ  רֶב וְנ> Aת־ח ס� ס֧וּ מְנ� ף וְנ� ֔ ה נִדּ� gל ם ק֚וֹל ע� ֗ ף אֹת� Xד ם וְר� יְבֵיה4 אֹֽ
יִן  Uא ף  וְרֹד] רֶב  aכְּמִפְּנֵי־ח יו  jח ישׁ־בְּא� שְׁל֧וּ א8 וְכ> רֹד̀ף:  ין  Yוְא
ם  גּוֹי� ם בּ� aּדְת אֲב� ם: ו@ Dיְבֵיכ י אֹֽ ה לִפְנ/ ֔ כֶם֙ תְּקוּמ� ה ל� הְי{ וְלאֹ־ת8
קּוּ֙  ֨ יִמּ� ם  כֶ֗ בּ� ים  Qר נִּשְׁא� וְה� ם:  Dיְבֵיכ אֹֽ רֶץ  aא ם  אֶתְכֶ֔ ה  כְל; וְא>

*
*

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



755 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 26 / 28-39

28 Je Me conduirai avec vous dans une fureur de désinvolture ; Je vous châtierai, Moi aussi, 
sept fois pour vos fautes. 29 Vous mangerez la chair de vos fils ; et la chair de vos filles vous 
mangerez. 30 Je détruirai vos hauts lieux et décimerai vos idoles solaires, Je jetterai vos ca-
davres sur les cadavres de vos idoles et Mon Esprit vous rejettera. 31 Je ferai de vos villes des 
ruines et désolerai vos sanctuaires et Je ne sentirai pas vos arômes agréables. 32 Et Moi, Je 
sèmerai la désolation dans le pays ; et vos ennemis qui y résideront connaîtront la désolation. 
33 Et vous, Je vous disperserai parmi les nations, Je dégainerai après vous l’épée ; votre terre 
sera désolée et vos villes seront en ruines.
 34 Alors la terre acquittera ses années sabbatiques durant toutes les années de sa désola-
tion, quand vous serez sur la terre de vos ennemis ; alors la terre se reposera et apaisera ses 
années sabbatiques. 35 Toutes les années de sa désolation elle se reposera, le repos qu’elle n’a 
pas pris durant vos Chabbat lorsque vous demeuriez sur elle.
 36 Quant aux survivants parmi vous — J’amènerai la faiblesse dans leur cœur dans les 
pays de leurs ennemis ; le bruit d’une feuille poussée par le vent les poursuivra, ils fui-
ront comme on fuit le glaive et tomberont sans qu’on [les] poursuive. 37 Ils trébucheront 
l’un sur l’autre comme devant le glaive alors que nul ne [les] poursuit et vous n’aurez 
pas la force de résister devant vos ennemis. 38 Vous serez perdus parmi les nations et le 
pays de vos ennemis vous dévorera. 39 Et ceux qui resteront parmi vous se désintégreront 

 
27-31. La cinquième série de châtiments.
 Vos hauts lieux, c’est-à-dire les tours et — בָּמֹתֵיכֶם .30
les châteaux (Rachi). Le peuple a mis sa confiance dans 
ces places fortes pour repousser l’envahisseur, mais Dieu 
les détruira, laissant le peuple sans protection contre 
l’ennemi.
גִּלּוּלֵיכֶם ל-פִּגְרֵי   Sur les cadavres de vos idoles. Sentant — ע�
la mort venir, ils sortent leurs idoles pour les embrasser et 
tombent sans vie sur elles (Rachi ; Sifra).
 Et. . . vous rejettera. Dès que Dieu éloigne — וְגָעֲלָה . . . אֶתְכֶם
Sa Présence du Temple, celui-ci perd sa sainteté et n’est 
plus Son sanctuaire, comme au verset 11. C’est pourquoi, 
au verset suivant, la Torah évoque la désolation de vos 
sanctuaires (Ibn Ezra ; Tour ; Abrabanel).
הֲשִׁמּוֹתִי .31  Des ruines. . . Je désolerai. Vos villes — חָרְבָּה . . . ו�
seront désertées par tous, même par les voyageurs et il n’y 
aura plus de pèlerins montant vers le Temple (Rachi).
 Les sept punitions de cette série sont : (a) la famine obli-
geant à dévorer la chair de leurs propres enfants ; (b) la 
destruction des places fortes ; (c) la mort ; (d) le retrait 
de la Chekhina ; (e) la destruction des villes ; (f) la déso-
lation du Sanctuaire ; (g) le refus de Dieu d’accepter les 
offrandes.
 Le pays. Il s’agit là d’un réconfort : quand — אֶת-הָאָרֶץ .32
Israël sera loin de son pays, aucun de ses occupants ne 
pourra jamais y prospérer (Rachi ; Sifra). Effectivement, 
durant les siècles qu’a duré notre exil, Erets Israël, un pays 
où coulait autrefois le lait et le miel, est resté une terre 
désolée et inhospitalière, sur laquelle on pouvait à peine 
survivre.
גּוֹיִם .33 ב� אֱזָרֶה   Et vous, Je vous disperserai — וְאֶתְכֶם 
parmi les nations. Vous serez dispersés et éloignés les 

uns des autres. Or, l’exil est bien plus dur à supporter 
lorsque l’on ne peut pas se soutenir mutuellement.
רְצְכֶם שְׁמָמָה -Votre terre sera désolée. Dans le ver — וְהָיְתָה א�
set précédent, la Torah disait que la terre serait désolée et 
que les envahisseurs ne pourraient y prospérer. Elle ajoute 
à présent que le pays sera dévasté pour que les exilés ne 
puissent s’empresser d’y revenir (Rachi ; Sifra).
הָאָרֶץ .34  La terre acquittera. De ce verset, les — תִּרְצֶה 
Sages déduisent que l’exil vient sanctionner le non respect 
de l’année sabbatique. Si Israël ne laisse pas la terre se 
reposer lorsqu’il y demeure, il en sera chassé et elle se 
reposera (Chabbat 33a).
 C’est à cause des soixante-dix années sabbatiques qu’Is-
raël avait négligé de respecter avant et durant la période du 
Premier Temple, que l’exil de Babylone a duré soixante-dix 
ans, pour que la terre jouisse du repos dont elle avait été 
privée.
בָּכֶם .36 נִּשְׁאָרִים   ,Quant aux survivants parmi vous — וְה�
c’est-à-dire ceux dont l’impiété persistera malgré les puni-
tions évoquées jusque-là (Or Ha’Haïm).
עָלֶה  Le bruit d’une feuille. R. Yehouda ben Kor’ha a — קוֹל 
dit : une fois, nous étions assis sous des arbres lorsque le 
vent a fait bruire les feuilles. Nous nous sommes levés et 
avons pris la fuite en disant : “Malheur à nous si la cavalerie 
[romaine] nous attrape !” Peu après, nous nous sommes re-
tournés et n’avons vu personne. Nous nous sommes rassis 
en disant : “Malheur à nous car le verset : le bruit d’une 
feuille poussée par le vent. . .” s’est réalisé pour nous (Sifra).

-L’un sur l’autre [littéralement, un hom — אִישׁ-בְּאָחִיו .37
me sur son frère]. L’exil sera si difficile que les frères eux-
mêmes deviendront égoïstes et ne penseront qu’à leurs 
propres intérêts (Rav S. R. Hirsch).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כו / מ־מה פרשת בחקתי  756 / ספר ויקרא 

 
רְצֹת אֹיְבֵיכֶם .39 עֲוֹנָם בְּא�  A cause de leur faute. . . dans les — בּ�
pays de vos ennemis. L’exil provoquera de nouvelles fautes 
du fait que vous habiterez dans les pays de vos ennemis. 
Au lieu de reconnaître la véritable cause de l’exil, certains 
d’entre vous diront que les commandements de la Torah 
ne s’appliquent qu’en Erets Israël, mais qu’ailleurs, il faut 
s’adapter aux nouvelles conditions de vie (Rav S. R. Hirsch).
עֲוֹנֹת אֲבֹתָם אִתָּם  .Les fautes de leurs pères sont. . . avec eux — בּ�
S’ils approuvent les fautes de leurs ancêtres et les répètent 
ם —  avec eux — ils seront punis non [ces fautes sont] ,אִתּ�
seulement pour leurs propres fautes, mais aussi pour les 
fautes des générations précédentes dont ils ont adopté la 
conduite (Rachi ; Sifra).
בְּקֶרִי .40-41 עִמָּם  אֵלֵךְ  ף-אֲנִי  א�  . . . דּוּ   . . .Ils confesseront — וְהִתְו�
Moi aussi, Je Me conduirai avec eux avec désinvolture. 
Pourquoi, s’étonnent les commentateurs, le repentir évoqué 
au verset 40 est-il suivi d’une colère redoublée ? Pour le 
’Hizkouni, Dieu rejettera ce repentir car il ne sera pas vrai-
ment sincère. D’après le Gaon de Vilna (Adéret Eliyahou), 
le repentir sera sincère mais il ne sera pas complet et c’est 
pourquoi il ne suffira pas à effacer toutes les fautes passées. 
Cependant, la réponse de Dieu aura un double aspect : pour 

inciter Israël à revenir de tout son cœur, Dieu continuera à 
le punir mais, pour répondre à ce début de repentir, même 
partiel, le châtiment sera adouci par la miséricorde Divine.
 Selon le Or Ha’Haïm, ces deux versets font partie de la 
confession et soulignent les vérités qu’Israël doit assimiler 
pour que son repentir soit complet. Comme Dieu attend sou-
vent plusieurs générations avant de punir Ses enfants, ceux 
qui ne se donnent pas la peine de réfléchir risquent de penser 
que leurs ancêtres n’avaient rien à se reprocher puisqu’ils ont 
connu la réussite et la prospérité et que Dieu n’a pas sanc-
tionné leur conduite. Les générations qui suivent sont même 
capables de poursuivre ces “traditions” solidement établies 
— alors qu’il s’agit en réalité de comportements inaccep-
tables — et de penser que les malheurs qui les frappent 
ne sont que le fruit du hasard et non une punition Divine ! 
C’est pourquoi Dieu exige que cette confession soit accom-
pagnée d’une prise de conscience forçant à reconnaître que 
nos prédécesseurs ont mal agi et que les souffrances et les 
exils imposés par Dieu n’étaient pas le fruit du hasard. Ainsi 
seulement, le repentir pourra-t-il être complet.

עֲקוֹב .42  Jacob. Ceci est l’un des cinq endroits dans — י�
l’Ecriture où le nom de Jacob s’écrit avec un ו. Inversement, 

 
רש“י

(לט) בעונת אבותם אתם. [כשעונות אבותם אתם] כשאוחזים מעשה אבותיהם 
בידיהם (ת’’כ פרק ח:ב): ימקו. לשון המסה כמו ימסו וכמו תמקנה בחוריהן 
(זכריה יד:יב), נמקו חבורותי (תהלים לח:ו): (מא) והבאתי אתם. אני בעצמי 
אביאם. זו מדה טובה לישראל, שלא יהיו אומרים הואיל וגלינו בין האומות נעשה 
כמעשיהם, אני איני מניחם אלא מעמיד אני את נביאי ומחזירן לתחת כנפי, 
שנאמר והעולה על רוחכם היו לא תהיה וגו’ חי אני וגו’ אם לא ביד חזקה וגו’ 
(יחזקאל כ:לב־לג; ת’’כ שם ה): או אז יכנע. כמו או נודע כי שור נגח הוא (שמות 
כא:לו) אם אז יכנע. [לשון אחר,] אולי, שמא אז יכנע לבבם וגו’: ואז ירצו את 
עונם. יכפרו על עונם ביסוריהם: (מב) וזכרתי את בריתי יעקוב. בחמשה 

מקומות נכתב מלא, ואליהו חסר בחמשה מקומות. יעקב נטל אות משמו של 
אליהו ערבון שיבוא ויבשר גאולת בניו: וזכרתי את בריתי יעקוב. למה נמנו 
אחורנית, כלומר כדאי הוא יעקב הקטן לכך, ואם אינו כדאי הרי יצחק עמו, 
ז). ולמה לא נאמרה  (ת’’כ שם  ואם אינו כדאי הרי אברהם עמו שהוא כדאי 
זכירה ביצחק, אלא אפרו של יצחק נראה לפני צבור ומונח על המזבח (שם ח): 
(מג) יען וביען. גמול ובגמול אשר במשפטי מאסו: (מד) ואף גם זאת. ואף, 
אפי’ אני עושה עמהם זאת הפורענות אשר אמרתי, בהיותם בארץ אויביהם 
(מה) ברית ראשונים.  אתם:  אשר  לכלותם ולהפר בריתי  אמאסם  לא 

של שבטים (ת’’כ שם יב): 

מ

מא

מב *מלא ו’ 

מג

מד

מה

ף  בֵיכוֹן וְא� עֲלֵי דְב� א דְּב� ת� רְע� בְּחוֹבֵיהוֹן בְּא�
אֲחִידִין בִּידֵיהוֹן  א דּ� יּ� תְהוֹן בִּישׁ� ה� בְּחוֹבֵי אֲב�
חוֹבֵי  ת  וְי� חוֹבֵיהוֹן  ת  י� דּוּן  מ וִיו� יִתִּמְסוּן: 
רוּ בְּמֵימְרִי  קּ� תְהוֹן בְּשִׁקְרוּתְהוֹן דִּי שׁ� ה� אֲב�
א  אֲנ� ף  מא א� שְׁיוּ:  בְּק� י  מ� קֳד� לִּיכוּ  ה� דִּי  ף  וְא�
ע  אֲר� בּ� תְהוֹן  י� עֵל  וְא� שְׁיוּ  בְּק� עִמְּהוֹן  ךְ  אֱה�
א  פְּשׁ� ר לִבְּהוֹן ט� ב� בֵיהוֹן אוֹ בְכֵן יִתּ� עֲלֵי דְב� בּ�
ת  י� א  כִירְנ� מב וְד� ת חוֹבֵיהוֹן:  י� יִרְעוּן  וּבְכֵן 
ק  מִי דְעִם יִצְח� ת קְי� ף י� עֲקוֹב וְא� מִי דְעִם י� קְי�
כִיר  ד� א  אֲנ� ם  ה� בְר� א� דְעִם  מִי  קְי� ת  י� ף  וְא�
תִתְרְטֵשׁ  א  רְע� מג וְא� כִיר:  ד� א  אֲנ� א  רְע� וְא�
ת מִנְּהוֹן  א בְּדִצְדִיא� ה� ת שְׁמִטּ� מִנְּהוֹן וְתִרְעֵי י�
ן  ף בִּרְכ� טִין חֳל� ת חוֹבֵיהוֹן לְו� וְאִנּוּן יִרְעוּן י�
ת  י רְחֵק� מ� ת קְי� צוּ וְי� י ק� יְתִי עֲלֵיהוֹן דִּבְדִינ� א�
ע  אֲר� א בְּמֶהֱוֵיהוֹן בּ� ם (בְּ)ד� ף בְּר� פְשְׁהוֹן: מד וְא� נ�
רְחֵקִנּוּן  א א� רְטֵשִׁנּוּן וְל� א א� בֵיהוֹן ל� עֲלֵי דְב� בּ�
א  מִי עִמְּהוֹן אֲרֵי אֲנ� ה קְי� א� שְׁנ� יוּתְהוֹן לְא� לְשֵׁיצ�
אֵי  דְמ� ם ק� א לְהוֹן קְי� כִירְנ� הֲהוֹן: מה וְד� יְי� אֱל�
יִם לְעֵינֵי  א דְמִצְר� רְע� תְהוֹן מֵא� פֵּקִית י� דִּי א�
 : יְי� א  אֲנ� א  ה� לֵאל� לְהוֹן  לְמֶהֱוֵי  א  יּ� מְמ� ע�

ם  Bּאִת ם  אֲבֹת5 עֲוֹנֹ֥ת  בּ@ ף  וְא[ ם  אֹיְבֵיכ4 רְצֹ֖ת  בְּא� ם  ֔ עֲוֹנ� בּ@
ר  gׁם אֲש עֲל5 ם בְּמ@ ֔ ם֙ וְאֶת־עֲוֹ֣ן אֲבֹת� דּ֤וּ אֶת־עֲוֹנ� קּוּ: וְהִתְו� יִמּ>
ם֙  ךְ עִמּ� ף־אֲנִ֞י אֵל3 רִי: א� Dי בְּק Eּלְכ֥וּ עִמ ף אֲשֶׁר־ה> ֕ י וְא� עֲלוּ־ב� מ>
ם֙  ב� ע לְב� ֗ נ� ז יִכּ� ם אוֹ־א; יְבֵיה4 רֶץ אֹֽ aם בְּא ֔ י אֹת� Qרִי וְה̀בֵאת בְּקֶ֔
עֲק֑וֹב  י י@ Qי אֶת־בְּרִית Eּרְת כ� ם: וְז> ז יִרְצ֥וּ אֶת־עֲוֹנ> ל וְא5 רֵ֔ ע� Dה
ם אֶזְכֹּ֖ר  iה בְר� י א� qף אֶת־בְּרִית ֨ ק וְא� ֜ י יִצְח� ף֩ אֶת־בְּרִיתִ֨ וְא�
יה�  בְּתֹתֶ֗ רֶץ אֶת־שׁ� Qם וְת זֵ֨ב מֵהֶ֜ רֶץ֩ תּ̀ע� ֩ א� רֶץ אֶזְכֹּֽר: וְה� Bא וְה�
י  Xט ן בְּמִשְׁפּ� ֔ע� ן וּבְי� ע� Xם י Uם יִרְצ֣וּ אֶת־עֲוֹנ ם וְה/ ה֙ מֵהֶ֔ מּ� הְשׁ� בּ�
ם  ֞ הְיוֹת� ם־זֹ֠את ב8ּ ף גּ� Xם: וְא פְשׁ> ה נ� Bעֲל י גּ> Wסוּ וְאֶת־חֻקֹּת ֔ א� מ�
ם  ֔ לּתֹ� לְתִּים֙ לְכ� ים וְלֽאֹ־גְע� סְתּ| ם לֽאֹ־מְא� יְבֵיהֶ֗ רֶץ אֹֽ gבְּא
י  רְת7ּ כ� וְז> ם:  Dאֱלֽהֵֹיה יהו֖ה  י  אֲנ7 י  jּכ ם  Uּאִת י  Eבְּרִית ר  Yפ לְה�
רֶץ  מֵאֶ֨ ם֩  הוֹצ̀אתִי־אֹת� ר  gׁאֲש ים  אשֹׁנ� ר8 ית  Qבְּר ם  aה ל�
י יהוֽה:  ים אֲנ7 Eֹם ל̀אלה Aה גּוֹיִ֗ם לִהְי֥וֹת ל� י ה� יִם לְעֵינ] ֜ מִצְר�

*

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



757 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 26 / 40-45

à cause de leur faute, dans les pays de vos ennemis ; et parce que les fautes de leurs pères 
sont aussi avec eux, ils se désintégreront.
 40 Ils confesseront leur faute et la faute de leurs pères, pour la traîtrise par laquelle ils M’ont 
trahi et aussi pour s’être conduits avec Moi avec désinvolture. 41 Moi aussi, Je Me conduirai 
avec eux avec désinvolture et Je les amènerai dans le pays de leurs ennemis — peut-être 
qu’alors leur cœur insensible s’humiliera et alors ils obtiendront l’apaisement pour leur faute. 
42 Je Me souviendrai de Mon alliance avec Jacob et aussi de Mon alliance avec Isaac et aussi 
de Mon alliance avec Abraham, Je Me souviendrai et Je Me souviendrai de la Terre. 43 Et la 
Terre sera privée d’eux ; et elle sera apaisée pour ses années sabbatiques en étant désolée 
d’eux ; et eux obtiendront l’apaisement pour leur faute ; et parce qu’ils ont pris Mes statuts en 
dégoût et parce que leur esprit a rejeté Mes décrets
 44 Mais malgré cela, lorsqu’ils seront dans le pays de leurs ennemis, Je ne les dédaignerai 
pas ni ne les rejetterai pour les anéantir, pour annuler Mon alliance avec eux car Je suis 
HACHEM, leur Dieu. 45 Je Me souviendrai en leur faveur de l’alliance des anciens que J’ai fait 
sortir du pays d’Egypte sous les yeux des nations, pour être pour eux un Dieu — Je suis 
HACHEM.

 
le nom du prophète Elie apparaît à cinq reprises sans ה] ו  אֵלִיּ�
à la place de ּהו  Jacob a pris ce “gage” et ne le rendra : [אֵלִיּ�
à Elie que lorsque celui-ci annoncera la venue du Machia’h 
(Rachi).
בְרָהָם א�  . . . יִצְחָק   . . . עֲקוֹב   .Jacob. . . Isaac. . . Abraham — י�
Pourquoi l’ordre des noms des Patriarches est-il inversé ? 
Pour nous enseigner que le mérite de Jacob suffit à amener 
la rédemption de ses enfants ; et même si son mérite ne 
suffit pas, il y a le mérite d’Isaac. Et si ce mérite n’est pas 
suffisant non plus, il y a celui d’Abraham, qui est certaine-
ment suffisant (Rachi).
 Et Je Me souviendrai de la terre. L’exceptionnelle — וְהָאָרֶץ אֶזְכֹּר
sainteté d’Erets Israël ne peut tolérer la présence d’impies 
sur son sol. Lorsqu’Israël se repentira et méritera la rédemp-
tion, Dieu se souviendra de la Terre et ne permettra pas aux 
non Juifs d’y demeurer (Chaarei Aharon d’après le Séfer 
HaPardess).
 Et eux. De son côté aussi, le peuple se repentira — וְהֵם .43
et cherchera à expier ses fautes pour que Dieu l’autorise à 
revenir sur sa terre.
 Ce verset conclut la remontrance.
ף .44  Mais malgré cela. Dieu adresse des paroles de — וְא�
réconfort à Son peuple exilé et éprouvé. Les enfants d’Israël 
ne doivent pas croire que l’exil et ses souffrances prouvent 
qu’ils ne sont plus le peuple élu de Dieu. En exil également, 
affirme Dieu, malgré toutes les vicissitudes, ils restent Mon 
peuple et Mon alliance avec eux garde toute sa force (Rachi).
 Dans un long commentaire qui a fait école, le Méchekh 
’Hokhma propose une analyse de l’histoire d’Israël et de 
ses différents exils. Lorsque les Juifs s’établissaient de fa-
çon stable dans un pays quelconque — Babylonie, Afrique 
du Nord, Espagne, Allemagne, Europe de l’Est, etc. — ils 
s’efforçaient de reconstruire les centres de vie juive qu’ils 
avaient dû quitter ou qui avaient été détruits. Après des dé-
buts difficiles, ils parvenaient à recréer des institutions flo-
rissantes d’un niveau d’érudition élevé. Cependant, poursuit 

le Méchekh ’Hokhma, les nouvelles générations prenaient 
conscience du fait qu’il était difficile de faire mieux que 
leurs parents. Et la nature humaine est ainsi faite qu’elle re-
cherche toujours de nouveaux horizons, des domaines dans 
lesquels elle puisse briller et gagner sa propre renommée. 
Si elles ne pouvaient exceller dans la Torah, les jeunes gé-
nérations cherchaient à se distinguer dans leur pays de rési-
dence. Elles réussissaient d’ailleurs, tant commercialement 
qu’intellectuellement et cela avait pour résultat d’accélérer 
l’assimilation, au point de mettre en danger l’attachement du 
peuple au judaïsme. A ce stade, la seule façon de préserver 
l’identité d’Israël en tant que peuple était de bouleverser leur 
existence par un nouvel exil et de les obliger à se regrouper 
ailleurs pour construire de nouveaux centres de Torah et de 
vie juive. C’est la raison pour laquelle Dieu déclare dans ce 
verset : “Si Je les ai rejetés ou les ai dédaignés au point de 
les forcer à résider dans les pays de leurs ennemis, ce n’est 
pas parce que Je cherche à les détruire ou à annuler Mon 
alliance. Au contraire, Je suis leur Dieu ! Si Je les exile, c’est 
parce que, souvent, c’est la seule façon d’empêcher une as-
similation qui finira par entraîner leur disparition en tant que 
peuple.”
רִאשֹׁנִים .45  L’alliance des anciens, c’est-à-dire des — בְּרִית 
douze tribus. Dieu a promis aux pères des douze tribus qu’Il 
libérerait leur descendance (Rachi ; Sifra).
יִם  Que J’ai fait sortir du pays — אֲשֶׁר הוֹצֵאתִי-אֹתָם מֵאֶרֶץ מִצְר�
d’Egypte. Je vous ai libérés du joug égyptien afin de devenir 
votre Dieu. Je n’ai pas changé et c’est vous qui avez pro-
voqué cet exil. Si vous vous repentez, Je peux à nouveau 
accomplir la promesse que Je vous ai faite (Sforno).
גּוֹיִם  Sous les yeux des nations. Même lorsque nous — לְעֵינֵי ה�
ne nous repentons pas et ne méritons pas Son aide, Dieu ac-
complit pour nous des miracles, afin d’empêcher la profana-
tion de Son Nom. Cette promesse s’applique à tous les exils 
et à toutes les générations, comme les Sages le déduisent 
du verset 44 (Sifra) : Je ne les dédaignerai pas : au temps de 

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



מו

א־ב כז 
רביעי [ששי]

ג

ד

ה

ו

ז

ח

ט

כו / מו — כז / א־ט פרשת בחקתי  758 / ספר ויקרא 

 
Vespasien (qui a conquis le Second Temple), ni ne les rejette-
rai : au temps des Gréco-Syriens, pour les anéantir, pour an-
nuler Mon alliance avec eux : au temps de Haman, car Je suis 
HACHEM, leur Dieu : au temps de Gog et Magog (Ramban).
תּוֹרֹת .46 -Et les enseignements. Le pluriel est une réfé — וְה�
rence à la Torah Ecrite et à la Torah Orale. Le verset souligne 
qu’elles ont toutes deux été données au Sinaï (Rachi ; Sifra).

 ! En résumé.
 La Tokha’ha/réprimande de ce chapitre est l’une des 
deux réprimandes de la Torah, la seconde figurant dans le 
Deutéronome 28. Le Ramban (versets 16 à 43) explique que 
les deux réprimandes font référence à des moments différents 
de l’histoire juive : ce passage parle des fautes de l’époque 
du Premier Temple et de la période qui a suivi, alors que le 
Deutéronome évoque les fautes qui provoqueront la destruc-
tion du Deuxième Temple et l’exil actuel. C’est pourquoi ce 
chapitre parle à plusieurs reprises de la violation de l’an-
née sabbatique comme cause du premier exil, un thème qui 
est explicitement mentionné dans les Chroniques II 36, 21. 

[Bien que selon le Talmud (Yoma 9b), les fautes ayant 
provoqué le premier exil sont l’idolâtrie, l’immoralité et le 
meurtre, ce chapitre indique clairement que la violation des 
lois de la chemita a également entraîné cet exil (voir v. 34 et 
notes).] En revanche, les Sages attribuent la destruction du 
Deuxième Temple à la haine gratuite (Yoma 9b).
 Une autre preuve majeure du fait que ce chapitre parle de 
l’époque du Premier Temple est qu’il n’y est question ni de re-
pentir total ni de rédemption complète. La confession mention-
née au verset 40 est incomplète (voir notes sur ce verset), et 
le verset 42 dit seulement que Dieu Se souviendra de l’alliance 
mais ne promet pas qu’Il rendra à Israël sa grandeur passée ou 
que tous les exilés reviendront sur la Terre. Après la promesse 
de Dieu de Se souvenir de l’alliance, le verset parle à nouveau 
des années sabbatiques non observées et de la Terre désolée 
de ses enfants. Et l’on constate que lorsque l’exil babylonien 
a pris fin, Erets Israël n’est pas devenu un pays libre mais est 
resté un état vassal de la Perse, puis de la Syrie et de Rome. 
Lorsque Cyrus, roi de Perse, autorisa les Juifs à retourner sur la 

 
רש“י

(מו) והתורת. אחת בכתב ואחת בעל פה מגיד שכולם נתנו למשה בסיני (שם 
יג): (ב) כי יפלא. יפרש בפיו: בערכך נפשת. ליתן ערך נפשו, לומר ערך דבר 
שנפשו תלויה בו עלי (שם פרשתא ג:ו): (ג) והיה ערכך וגו’. אין ערך זה לשון 
דמים, אלא בין שהוא יוקר בין שהוא זול כפי שניו הוא הערך הקצוב עליו בפרשה 
זו: ערכך. כמו ערך, וכפל הכפי”ן לא ידעתי מאיזה לשון הוא: (ה) ואם מבן 
חמש שנים. לא שיהא הנודר קטן, שאין בדברי קטן כלום, אלא גדול שאמר ערך 
קטן הזה שהוא בן חמש שנים עלי: (ז) ואם מבן ששים שנה וגו’. כשמגיע לימי 

יותר משליש  [לפיכך האיש פוחת בהזדקנו  הזקנה האשה קרובה להחשב כאיש, 
בערכו והאשה אינה פוחתת אלא שליש מערכה,] דאמרי אינשי סבא בביתא פחא 
בביתא, סבתא בביתא סימא בביתא (ערכין יט.) וסימנא טבא בביתא: (ח) ואם 
מך הוא. שאין ידו משגת ליתן הערך הזה: והעמידו. לנערך [ס“א ליערך] לפני 
הכהן, ויעריכנו לפי השגת ידו של מעריך: על פי אשר תשיג. לפי מה שיש לו 
יסדרנו וישאיר לו כדי חייו, מטה כר וכסת וכלי אומנות, אם היה חמר משאיר 

לו חמורו (ערכין כג:): 

דִּי  א  ת� י� וְאוֹר� א  יּ� וְדִינ� א  יּ� מ� קְי� מו אִלֵּין 

אֵל  יִשְׂר� בְּנֵי  וּבֵין  מֵימְרֵהּ  בֵּין  יְי�  ב  יְה�
לִּיל  א דְמֹשֶׁה: א וּמ� י בִּיד� א דְסִינ� בְּטוּר�
בְּנֵי  עִם  לֵּל  ב מ� ר:  לְמֵימ� מֹשֶׁה  עִם  יְי� 
פְרֵשׁ  ר אֲרֵי י� ר לְהוֹן גְּב� אֵל וְתֵימ� יִשְׂר�
ג וִיהֵי   : יְי� ם  קֳד� א  ת� פְשׁ� נ� ן  בְּפֻרְס� ר  נְד�
ד  ר עֶסְרִין שְׁנִין וְע� א מִבּ� נֵהּ דְּכוּר� פֻרְס�
מְשִׁין  נֵהּ ח� פֻרְס� וִיהֵי  שְׁנִין  שִׁתִּין  ר  בּ�
ד וְאִם  א:  בְּסִלְעֵי קוּדְשׁ� ף  דִּכְס� סִלְעִין 
תִין סִלְעִין:  נֵהּ תְּל� א הִיא וִיהֵי פֻרְס� נְקוּבְת�
ר עֶסְרִין  ד בּ� ר חֲמֵשׁ שְׁנִין וְע� ה וְאִם מִבּ�

א עֶסְרִין סִלְעִין  נֵהּ דְּכוּר� שְׁנִין וִיהֵי פֻרְס�
ר  א סִלְעִין: ו וְאִם מִבּ� א עֶשְׂר� וְלִנְקוּבְת�
נֵהּ  ר חֲמֵשׁ שְׁנִין וִיהֵי פֻרְס� ד בּ� א וְע� רְח� י�
א  ף וְלִנְקוּבְת� א סִלְעִין דִּכְס� מְשׁ� א ח� דְּכוּר�
ז וְאִם  ף:  דִּכְס� סִלְעִין  א  ת� תְּל� נֵהּ  פֻרְס�
א  דְּכוּר� אִם  א  וּלְעֵלּ� שְׁנִין  שִׁתִּין  ר  מִבּ�
סִלְעִין  א  עֶשְׂר� א  מְשׁ� ח� נֵהּ  פֻרְס� וִיהֵי 
א סִלְעִין: ח וְאִם מִסְכֵּן  א עֶשְׂר� וְלִנְקוּבְת�
א  הֲנ� כּ� ם  קֳד� וִיקִימִנֵּהּ  נֵהּ  מִפֻּרְס� הוּא 
דְבֵּק  ר דִּי ת� ל מֵימ� א ע� הֲנ� תֵהּ כּ� וְיִפְרוֹס י�
ט וְאִם  א:  הֲנ� כּ� יִפְרְסִנֵּהּ  א  דְנוֹדֵר� א  יְד�
ם יְי�  א קֳד� נ� הּ קֻרְבּ� רְבוּן מִנּ� א דִּי יְק� בְּעִיר�

ן יהו֔ה בֵּינ֕וֹ  Xת תּוֹרֹת֒ אֲשֶׁר֙ נ� טִים֘ וְה� מִּשְׁפּ� ים וְה� Qּחֻק לֶּה ה@ אֵ֠
ה: Dׁד־מֹש י בְּי� Wר סִינ cל בְּה dא י יִשְׂר� ין בְּנ] וּב/

אֵל֙  יִשְׂר� י  אֶל־בְּנ3 ר  בֵּ֞ דּ� לֵּאמֹֽר:  ה  אֶל־מֹשׁ\ יהו֖ה  ר  Yּב יְד� ו�
שֹׁ֖ת  נְפ� בְּעֶרְכְּך�֥  דֶר  נ4 א  Eפְל י� י  כ7ּ ישׁ  אִ֕ ם  אֲלֵהֶ֔ רְתּ;  מ� וְא>
ד בֶּן־ Wה וְע ֔ נ� ים שׁ� Qר מִבֶּן֙ עֶשְׂר ֔ כ� זּ� ֙ ה� ה עֶרְכְּך� Cי יהוֽה: וְה� ל@
קֶל  בְּשׁ\ סֶף  aּכ קֶל  שׁ\ ים  jּׁחֲמִש  ֗ עֶרְכְּך� ה  י; וְה� ה  Uנ שׁ� ים  Qּׁשִׁש
קֶל:  שׁ> ים  שְׁלֹש7ׁ עֶרְכְּך�֖  ה  Bי וְה� וא  ה� ה  וְאִם־נְקֵב5 קֹּֽדֶשׁ:  ה�
ה  י� וְה� ה  ֔ נ� שׁ� ים  Qבֶּן־עֶשְׂר ד֙  וְע� ים  נִ֗ שׁ� שׁ  מֵ֜ מִבֶּן־ח� ם  וְאִ֨
ים:  ל8 רֶת שְׁק� ה עֲשׂ\ נְּקֵב5 ים וְל� ל� ים שְׁק� Qר עֶשְׂר כ5 זּ� עֶרְכְּך�֛ ה�
ר  ֔ כ� זּ� ֙ ה� ה עֶרְכְּך� Cי נִ֔ים וְה� שׁ שׁ� מ] ד֙ בֶּן־ח� ם מִבֶּן־חֹ֗דֶשׁ וְע� Qוְא
ים  Eל שְׁק� שְׁלֹ֥שֶׁת   ֔ עֶרְכְּך� ה  נְּקֵב; וְל� סֶף  Uּים כ Eל שְׁק� ה  Bּׁחֲמִש
ה  י; וְה� ר  ֔ כ� אִם־ז� ה֙  עְל� ֨ מ� ו� ה  Cנ שׁ� ים  מִבֶּן־שִׁשִּׁ֨ ם  אִ֠ וְ֠ סֶף:  כּ>
ים:  ל8 שְׁק� ה  Bר עֲשׂ� ה  נְּקֵב5 וְל� קֶל  Uׁש ר  ש5ׂ ע� ה  Bּׁחֲמִש  ֔ עֶרְכְּך�
יךְ  עֱר7 Dוְה ן  כֹּהֵ֔ ה� י  לִפְנ] עֱמִידוֹ֙  Dוְה ך�  מ̀עֶרְכֶּ֔ הוּא֙  ךְ  Bוְאִם־מ
נּוּ  aעֲרִיכ י@ ר  נֹּדֵ֔ ה� ד  Xי שִּׂיג֙  תּ� ר  אֲשׁ{ י  ל־פִּ֗ ע� ן  dכֹּה ה� אֹת֖וֹ 
יהו֑ה  ן ל@ רְב5ּ ה ק� נּ� Aּיבוּ מִמ qקְר ר י� ה אֲשֶׁ֨ ֔ ם־בְּהֵמ� כֹּה̀ן:    וְאִ֨ ה�

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



759 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 26 / 46 — 27 / 1-9

 46 Voici les décrets, les statuts et les enseignements que HACHEM a donnés, entre Lui et les 
enfants d’Israël, au Mont Sinaï, par l’intermédiaire de Moïse.

1 HACHEM parla à Moïse, en disant : 2 Parle aux enfants d’Israël et dis-leur : si un homme 
formule un vœu portant sur l’évaluation d’êtres vivants, pour HACHEM, 3 l’évaluation 

d’un mâle sera : depuis l’âge de vingt ans jusqu’à l’âge de soixante ans, l’évaluation sera 
de cinquante chékels d’argent, selon le chékel sacré. 4 Et si c’est une femme, l’évaluation 
sera de trente chékels. 5 Et s’il a entre cinq ans et vingt ans, l’évaluation d’un homme sera 
de vingt chékels et pour une femme, de dix chékels. 6 Et s’il a entre un mois et cinq ans, 
l’évaluation d’un garçon sera de cinq chékels d’argent ; et pour une fille, l’évaluation sera 
de trois chékels d’argent. 7 Et s’il a soixante ans et plus, si c’est un homme, l’évaluation 
sera de quinze chékels ; et pour une femme, de dix chékels. 8 Mais s’il est trop pauvre 
pour l’évaluation, on le placera devant le Cohen, et le Cohen l’évaluera ; selon ce que les 
moyens de celui qui a fait le vœu lui permettent, le Cohen l’évaluera.
 9 Et s’il s’agit d’un animal que l’on peut apporter comme offrande à HACHEM, 

27 Dons 
au Temple

Sanctification 
et rachat 

des animaux
 

Terre, seule une infime partie du peuple (42 360 âmes) revint 
s’y installer (Ezra 2, 64) et durant toute la période du Deuxième 
Temple, la majorité des Juifs a vécu ailleurs que sur sa terre.

27.
 ! Dons au Temple.

 Ce chapitre évoque les contributions bénévoles vouées au 
Temple, un thème apparemment lié aux premiers chapitres 
du livre de Vayikra qui traite des offrandes. Il n’a néanmoins 
pas été inclus à la suite de ces commandements qui sont 
concernés par l’alliance de la réprimande (26, 46). En les 
excluant, la Torah indique que ces dons facultatifs sont ac-
cessoires et, quoique méritoires, ne sont pas indispensables 
à l’accomplissement des commandements. Il ne faut pas 
croire qu’une contribution bénévole puisse compenser un 
laisser-aller coupable dans les domaines de la loi qui sont 
obligatoires (Rav S. R. Hirsch).
 De façon générale, il existe deux types de sanctification : 
מִים ת דּ� גּוּף sanctification de la valeur, et ,קְדֻשּׁ� ת ה� -sanctifi ,קְדֻשּׁ�
cation physique. La différence réside dans la nature de la 
sainteté ainsi acquise et se traduit par diverses lois. Un objet 
ou un animal dont la valeur a été sanctifiée est sacré parce 
qu’il appartient au Sanctuaire mais il n’a pas de sainteté in-
trinsèque. Il est interdit de l’utiliser autrement que dans un 
but sacré, de la même façon qu’il est interdit d’utiliser la 
propriété privée d’autrui. En revanche, un objet ou un animal 
sanctifié est utilisé pour les offrandes sur l’Autel et il possède 
une sainteté intrinsèque.
 Evaluation. De même que l’on peut s’engager à / עֲרָכִין .1-8
donner une somme d’argent définie au Sanctuaire, on peut 
aussi s’engager à donner sa propre “valeur” ou celle d’une 
autre personne sans préciser de somme. Il y a deux façons 
de faire un tel don. L’une est de déclarer י ל� -la va ,דְּמֵי פְּלוֹנִי ע�
leur monétaire d’Untel m’incombe. Par cette déclaration, 
on s’engage à donner la valeur de la personne en tant que 
bien commercial, c’est-à-dire, son prix sur le marché aux 
esclaves. Ce chapitre ne traite pas de ce genre de don mais 
d’une forme de vœu spécifique appelée ְעֵרֶך, que, faute de 
terme approprié en français, nous traduirons par évaluation.

 Ce vœu se fonde sur la sainteté intrinsèque de chaque 
membre du peuple d’Israël et porte, si l’on peut s’exprimer 
ainsi, sur la “valeur” de son âme. Or, comme il n’existe pas 
de “marché” où l’on puisse estimer une entité spirituelle et 
qu’aucun être humain n’est en mesure de l’évaluer, la Torah 
a elle-même fixé le montant du paiement sans tenir compte 
de l’état de santé, de la force, du potentiel de travail ou de la 
valeur marchande de la personne, mais en se fondant uni-
quement sur des critères d’âge et de genre (R. Munk). Pour 
s’acquitter de ce genre de vœu, il faut donc payer au trésor 
du Temple la valeur fixée par la Torah (comme le souligne 
ce passage) : cette somme sera utilisée pour l’entretien et les 
autres dépenses du Temple.
קּדֶֹשׁ .3 ה�  Selon le chékel sacré. Il y a vingt guéras — בְּשֶׁקֶל 
d’argent dans un chékel sacré (voir Exode 30, 13).
4-7. L’évaluation est faite selon quatre tranches d’âge : d’un 
mois à cinq ans, de cinq à vingt ans, de vingt à soixante ans, 
et plus de soixante ans. Le groupe de vingt à soixante ans 
est mentionné en premier parce que le chapitre parle d’un 
adulte ayant fait un vœu. La tranche de cinq à vingt ans suit 
car elle inclut des adolescents qui, ayant passé l’âge de la 
bar mitsva, sont considérés par la halakha comme adultes. 
Viennent ensuite les enfants, qui n’ont pas encore atteint la 
maturité et enfin, le groupe le plus âgé (R. Be’hayé).
הוּא .8  Mais s’il est trop pauvre. Si la personne — וְאִם-מָךְ 
ayant fait le vœu est trop pauvre pour payer la totalité de la 
somme, un Cohen doit évaluer combien elle peut payer. Pour 
cette évaluation, les objets de première nécessité comme la 
literie, les outils et les vêtements ne sont pas inclus dans les 
biens disponibles (Arakhin 17a, 23b).
9-13. Sanctification et rachat des animaux. Si un animal 
est voué pour être utilisé comme offrande, il ne peut être 
utilisé dans aucun autre but, même sacré, ni être racheté. 
Toutefois, si l’animal ne peut pas être apporté en sacrifice 
— par exemple, s’il a un défaut — il peut être racheté et sa 
valeur sera utilisée pour acheter l’offrande pour laquelle il 
avait été destiné. Le prix du rachat de l’animal sera son prix 
sur le marché.

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



י

יא

יב

יג

יד

טו

טז חמישי 
[שביעי]

יז

יח

יט

כז / י־יט פרשת בחקתי  760 / ספר ויקרא 

 
מִמֶּנּוּ .9 יִתֵּן  אֲשֶׁר   Tout ce qu’il en donnera. On peut — כֹּל 
consacrer un animal entier ou seulement une partie de 
celui-ci. Par exemple, si on a seulement consacré le pied 
comme ola, ce pied devient saint mais pas le reste de 
l’animal. Néanmoins, comme ce membre est consacré, 
l’animal tout entier ne peut être utilisé à des fins profanes. 
Il sera vendu à quelqu’un qui doit apporter une ola et 
qui consacrera le reste de l’animal pour son offrande 
(Rachi ; Sifra). Cependant, si on a consacré une partie 
vitale comme la tête ou le cœur, tout l’animal devient sacré 
(Arakhin 5a).

חֲלִיפֶנוּ וְלאֹ-יָמִיר אֹתוֹ .10 י�  Il ne l’échangera pas ni ne le — לאֹ 
remplacera. Il n’échangera pas l’animal consacré contre 

celui d’une autre personne, ni ne le remplacera par un autre 
animal lui appartenant (Temoura 9a).

 Lui et son substitut. Les deux animaux ont la — הוּא וּתְמוּרָתוֹ
même sainteté et doivent tous deux être apportés comme 
offrandes.
 Bien que les commandements de la Torah soient des dé-
crets, il convient de méditer leurs enseignements et de saisir 
leur but. Ainsi, dans le cas de la temoura [substitut], les deux 
animaux sont sacrés parce que la Torah veut annihiler les 
arrière-pensées retorses de l’homme. En effet, après avoir 
consacré sa bête, le propriétaire risque de regretter de de-
voir se séparer d’un bien d’une telle valeur et être tenté de 
le récupérer en le remplaçant par un animal d’une valeur 

 
רש“י

זו עולה דבריו קיימין ותמכר לצרכי  (ט) כל אשר יתן ממנו. אמר רגלה של 
עולה ודמיה חולין חוץ מדמי אותו האבר (ת“כ פרק ט:א; ערכין שם ה.): (י) טוב 
ברע. תם בבעל מום: או רע בטוב. וכל שכן טוב בטוב ורע ברע (תמורה ט.): 
(יא) ואם כל בהמה טמאה. בבעלת מום הכתוב מדבר שהיא טמאה להקרבה 
ולמדך הכתוב שאין קדשים תמימים יוצאין לחולין בפדיון אלא א”כ הוממו (ת“כ 
פרשתא ד:א; תמורה לב:): (יב) כערכך הכהן כן יהיה. לשאר כל אדם הבא 
להוסיף  הכתוב  החמיר  בבעלים  יגאלנה.  ואם גאל  (יג)  הקדש:  מיד  לקנותה 
חומש, וכן במקדיש בית וכן במקדיש את השדה וכן בפדיון מעשר שני הבעלים 
מוסיפין חומש ולא שאר כל אדם (ת”כ שם ז; ערכין כה.): (טז) והיה ערכך לפי 
זרעו. ולא כפי שוויה, אחת שדה טובה ואחת שדה רעה פדיון הקדשן שוה, בית 
כור שעורים בחמשים שקלים, כך גזירת הכתוב (ת“כ פרק י:ג; ערכין יד.) והוא 
שבא לגאלה בתחלת היובל, ואם בא לגאלה באמצעו נותן לפי החשבון סלע ופונדיון 
לשנה, לפי שאינה הקדש אלא למנין שני היובל, שאם נגאלה הרי טוב, ואם לאו 

הגזבר מוכרה בדמים הללו לאחר ועומדת ביד הלוקח עד היובל כשאר כל השדות 
יוצאה מידו חוזרת לכהנים של אותו משמר שהיובל פוגע בו  המכורות, וכשהיא 
ומתחלקת ביניהם. זהו המשפט האמור במקדיש שדה. ועכשיו אפרשנו על סדר 
אם משעברה שנת היובל מיד  (יז) אם משנת היבל יקדיש וגו’.  המקראות: 
הקדישה ובא זה לגאלה מיד: כערכך יקום. כערך הזה האמור יהיה, חמשים כסף 
יתן: (יח) ואם אחר היובל יקדיש. וכן אם הקדישה משנת היובל ונשתהה ביד 
גזבר ובא זה לגאלה אחר היובל: וחשב לו הכהן את הכסף על פי השנים 
שנים חמשים  ותשע  כיצד, הרי קצב דמיה של ארבעים  כפי חשבון.  הנותרות. 
שקל, הרי שקל לכל שנה ושקל יתר על כולן. והשקל ארבעים ושמנה פונדיונין, הרי 
סלע ופונדיון לשנה, אלא שחסר פונדיון אחד לכולן, ואמרו רבותינו שאותו פונדיון 
קלבון לפרוטרוט, והבא לגאול יתן סלע ופונדיון לכל שנה לשנים הנותרות עד שנת 
היובל (ת“כ פרק י:ה; בכורות נ.): ונגרע מערכך. מנין השנים שמשנת היובל עד 
שנת הפדיון: (יט) ואם גאל יגאל. המקדיש אותו יוסיף חומש על הקצבה הזאת: 

א  א: י ל� ם יְי� יְהֵי קוּדְשׁ� ל דִּי יִתֵּן מִנֵּהּ קֳד� כּ�
בְּבִישׁ אוֹ  ב  תֵהּ ט� י� ר  יְעִבּ� א  וְל� לְּפִנֵהּ  יְח�
א  בְּעִיר� לֵּף  יְח� א  פ� לּ� ח� וְאִם  ב  בְּט� בִישׁ 
דִּישׁ:  ק� יְהֵי  וְחִלּוּפֵהּ  וִיהֵי הוּא  א  בִּבְעִיר�
רְבוּן  א יְק� א דִּי ל� ב� א� א מְס� ל בְּעִיר� יא וְאִם כּ�

א  בְּעִיר� ת  י� וִיקִים  יְי�  ם  קֳד� א  נ� קֻרְבּ� הּ  מִנּ�
ב  הּ בֵּין ט� ת� א י� הֲנ� א: יב וְיִפְרוֹס כּ� הֲנ� ם כּ� קֳד�
א כֵּן יְהֵי: יג וְאִם  הֲנ� א דְכ� נ� וּבֵין בִּישׁ כְּפֻרְס�
נֵהּ:  ל פֻּרְס� הּ וְיוֹסֵף חֻמְשֵׁהּ ע� ק יִפְרְקִנּ� מִפְר�
ם  א קֳד� ת בֵּיתֵהּ קוּדְשׁ� קְדֵּשׁ י� ר אֲרֵי י� יד וּגְב�

א  ב וּבֵין בִּישׁ כְּמ� א בֵּין ט� הֲנ� יְי� וְיִפְרְסִנֵּהּ כּ�
טו וְאִם  יְקוּם:  כֵּן  א  הֲנ� כּ� תֵהּ  י� יִפְרוֹס  דִי 
חֹמֶשׁ  וְיוֹסֵף  בֵּיתֵהּ  ת  י� יִפְרוֹק  קְדֵּשׁ  דְּא�
ל  נֵהּ עֲלוֹהִי וִיהֵי לֵהּ: טז וְאִם מֵחֲק� ף פֻּרְס� כְּס�
נֵהּ  ם יְי� וִיהֵי פֻרְס� ר קֳד� קְדִּישׁ גְב� נְתֵּהּ י� חֲס� א�
מְשִׁין  ע כּוּר שְׂעוֹרִין בְּח� ר זְר� רְעֵהּ בּ� לְפוּם ז�
א  דְיוֹבֵל� א  תּ� מִשּׁ� יז אִם  ף:  דִּכְס� סִלְעִין 
יח וְאִם  יְקוּם:  נֵהּ  כְּפֻרְס� קְלֵהּ  ח� קְדֵּשׁ  י�
לֵהּ  שֶּׁב  וִיח� קְלֵהּ  ח� קְדֵּשׁ  י� א  יוֹבֵל� ר  ת� בּ�
ן  ר� א� א דְּיִשְׁתּ� יּ� ל פּוּם שְׁנ� א ע� סְפּ� ת כּ� א י� הֲנ� כּ�
נֵהּ:  מִפֻּרְס� ע  וְיִתְמְנ� א  דְיוֹבֵל� א  תּ� שׁ� ד  ע�
קְדֵּשׁ  א דְּא� קְל� ת ח� ק יִפְרוֹק י� יט וְאִם מִפְר�

עֲלוֹהִי  נֵהּ  פֻּרְס� ף  כְּס� חֹמֶשׁ  וְיוֹסֵף  תֵהּ  י�

נּוּ וְלֽאֹ־ חֲלִיפֶ֔ הְיֶה־קֹּֽדֶשׁ: ל֣אֹ י@ יהו֖ה י8 נּוּ ל@ Aּן מִמ Yּר יִת כֹּל֩ אֲשֶׁ֨
ה֙  יר בְּהֵמ� מ| ר י� מֵ֨ ע בְּט֑וֹב וְאִם־ה� Xע אוֹ־ר יר אֹת֛וֹ ט֥וֹב בְּר5 מ7 י�
ה  ל־בְּהֵמ; הְיֶה־קֹּֽדֶשׁ: וְאִם֙ כּ� ת֖וֹ י8 ה־ה֥וּא וּתְמֽוּר� י� ה וְה> ֔ בִּבְהֵמ�
יד  עֱמ7 Dיהו֑ה וְה ן ל@ רְב5ּ ה ק� נּ� Aּיבוּ מִמ qקְר ר לֽאֹ־י� שֶׁ֠ ה אֲ֠ ֔ טְמֵא�
ין ט֖וֹב  Yּהּ ב ֔ כֹּהֵן֙ אֹת� יךְ ה� עֱר| Dכֹּה̀ן: וְה י ה� Yה לִפְנ בְּהֵמ5 אֶת־ה�
ף  cס ה וְי� נּ� ל4 אֹ֖ל יִגְא� ה: וְאִם־גּ� Dהְי ן י8 Yּן כ כֹּה/ ע כְּעֶרְכְּך�֥ ה� Uין ר וּב]
קֹ֨דֶשׁ֙  אֶת־בֵּית֥וֹ  שׁ  קְדִּ֨ י־י� כ8ּ ישׁ  וְאִ֗  : ך� Dּל־עֶרְכ ע� ישִׁת֖וֹ  חֲמ8
יךְ  עֲר7 ר י@ אֲשֶׁ֨ ע כּ@ Uין ר ין ט֖וֹב וּב] Yּן ב כֹּהֵ֔ עֱרִיכוֹ֙ ה� Dיהו֔ה וְה ל@
ף  ֠ ס� י� ל אֶת־בֵּית֑וֹ וְ֠ Wישׁ יִגְא קְדִּ֔ מּ� ֨ קֽוּם: וְאִם־ה� ן י� Yּן כ כֹּה/ אֹת֛וֹ ה�
ת֗וֹ  ה אֲחֻזּ� ם ׀ מִשְּׂד] Qה לֽוֹ: וְא י� Bיו וְה ל5 סֶף־עֶרְכְּך�֛ ע� Dּית כ qׁחֲמִיש
חֹ֣מֶר  ע  ר� זֶ֚ רְע֑וֹ  ז� י  Qעֶרְכְּך�֖ לְפ ה  Bי וְה� יהו֔ה  ישׁ אִישׁ֙ ל@ קְד7ּ י�
ישׁ  Qּקְד ל י� יּבֹ/ ת ה� cסֶף: אִם־מִשְּׁנ קֶל כּ> ים שׁ\ Eּׁחֲמִש ים בּ@ שְׂעֹרִ֔
הוּ֒  דֵ֒ שׂ� ישׁ  Qּקְד י� יּבֵֹל֘  ה� ר  Xח וְאִם־א� קֽוּם:  י�  ֖ כְּעֶרְכְּך� הוּ  dד שׂ�
רֹ֔ת  נּ֣וֹת� ה� נִים֙  שּׁ� ה� י  ל־פּ| ע� סֶף  כֶּ֗ אֶת־ה� ן  כֹּהֵ֜ ה� ב־ל֨וֹ  וְחִשּׁ�
אֶת־ ל֙  יִגְא� אֹ֤ל  וְאִם־גּ�  : ך� Dּמ̀עֶרְכ ע  Wוְנִגְר ל  dֹיּב ה� ת  Xשְׁנ ד  Wע

יו  ל5 סֶף־עֶרְכְּך�֛ ע� Dּית כ qׁף חֲמִש ֠ ס� י� ישׁ אֹת֑וֹ וְ֠ Eּקְד מּ� ה ה� דֶ֔ שּׂ� ה�

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



761 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 27 / 10-19

tout ce qu’il en donnera à HACHEM sera saint. 10 Il ne l’échangera pas ni ne le remplacera, un 
bon pour un mauvais ou un mauvais pour un bon ; et s’il substitue malgré tout un animal à 
un [autre] animal, lui et son substitut sera saint. 11 Et s’il s’agit d’un animal disqualifié dont 
on n’apporte pas d’offrande à HACHEM, il placera l’animal devant le Cohen. 12 Le Cohen l’éva-
luera, qu’il soit bon ou mauvais ; selon l’évaluation du Cohen, ainsi en sera-t-il. 13 Et s’il le 
rachète, il ajoutera un cinquième à l’évaluation.
 14 Et si un homme consacre sa maison pour être sainte pour HACHEM, le Cohen l’évaluera, 
qu’elle soit bonne ou mauvaise ; comme le Cohen l’évaluera, ainsi en sera-t-il. 15 Et si celui 
qui [l’]a sanctifiée rachète sa maison, il y ajoutera un cinquième de l’évaluation financière et 
elle sera sienne.
  16 Et si un homme consacre un champ de son héritage ancestral pour HACHEM, l’évaluation 
se fera selon son ensemencement : une surface ensemencée d’un ’homer d’orge pour cin-
quante chékels d’argent. 17 S’il consacre son champ depuis l’année du yovel, il conservera 
son évaluation. 18 Et s’il consacre son champ après le yovel, le Cohen calculera pour lui le prix 
selon les années restant jusqu’à l’année du yovel et ce sera réduit de son évaluation. 19 Et si 
celui qui a consacré le champ le rachète, il y ajoutera un cinquième de l’argent de l’évaluation 

Rachat des 
maisons 

et des 
champs

 
moindre. La Torah le pénalise donc en décrétant que, dans 
ce cas, les deux animaux sont sacrés. Cette sanction s’ap-
plique même si l’on remplace un animal de moins bonne 
qualité par un animal de qualité supérieure, parce que si le 
remplacement était autorisé dans ce cas, on se permettrait 
d’agir de même dans le cas inverse également. De même, 
la majoration d’un cinquième demandée au propriétaire dé-
sireux de racheter un bien qu’il a consacré (verset 13), est 
destinée à supprimer toute velléité cachée de récupérer un 
bien sanctifié (Rambam, Hilkhot Temoura 4, 13).

טְמֵאָה .11 ה Animal disqualifié. Le terme — בְּהֵמָה  -dé טְמֵא�
crit en général les espèces non cacher, mais le rachat de ce 
genre d’animaux étant traité au verset 27, ce verset parle 
forcément d’autre chose. Il s’agit d’un animal cacher ayant 
été consacré pour servir d’offrande mais ayant ensuite été 
disqualifié par un défaut physique. C’est uniquement dans 
ce cas qu’il est permis de le racheter, mais s’il est en bonne 
santé et sans défaut, il n’est pas possible de le racheter 
(Rachi ; Sifra).

כֹּהֵן .12  Selon l’évaluation du Cohen. Si quelqu’un — כְּעֶרְכְּךָ ה�
d’autre que le propriétaire d’origine souhaite racheter l’ani-
mal, il paie au trésorier du Temple sa valeur évaluée par le 
Cohen, sans plus.

ף חֲמִישִׁתוֹ .13  Il ajoutera un cinquième. Si le propriétaire — וְיָס�
d’origine le rachète, il doit ajouter “un cinquième” au prix de 
l’animal. Le cinquième est calculé comme suit : si l’animal 
valait quatre chékels, le propriétaire en paie cinq. Le sup-
plément correspond donc au cinquième de la somme totale. 
Quelle que soit la personne qui rachète l’animal, l’argent est 
sacré et appartient au Sanctuaire (Rachi ; Sifra).

 ,Sa maison. Le terme maison inclut tout bien — אֶת-בֵּיתוֹ .14
mobilier ou immobilier. Les Sages déduisent du possessif sa 
qu’un homme ne peut pas consacrer un bien qui n’est pas le 
sien. Par exemple, un voleur ne peut pas consacrer un objet 
volé (Sifra ; Bava Kama 68b).

 R. Mendel de Kotzk interprétait l’expression ֹבֵּיתו de façon 
allégorique, lui donnant le sens plus large de foyer : com-
ment savoir si un homme est saint ? Si son foyer est saint. 
S’il parvient à inculquer aux membres de sa maisonnée un 
esprit de sainteté et de dévotion à Dieu, il est certainement 
saint lui-même.

 Qu’elle soit bonne ou mauvaise. L’évaluation — בֵּין טוֹב וּבֵין רָע
du Cohen est valable, qu’elle soit élevée, et donc bonne pour 
le trésor du Temple, ou basse, et mauvaise pour le trésor du 
Temple (Ralbag).

16-25. Rachat des maisons et des champs.

רְעוֹ .16 -Selon son ensemencement. Un champ est ra — לְפִי ז�
cheté selon une valeur fixe dépendant de deux critères : le 
nombre de récoltes [son ensemencement] restant jusqu’au 
yovel, et la superficie du champ. Pour un champ de la gran-
deur indiquée plus bas, la valeur est cinquante chékels 
d’argent pour les quarante-neuf années séparant un yovel 
du suivant. La valeur à payer pour chaque année restant 
jusqu’au yovel suivant est donc un quarante neuvième de 
cinquante chékels d’argent (Rachi ; Sifra).

ע חֹמֶר שְׂעֹרִים  .Une surface ensemencée d’un ’homer d’orge — זֶר�
La Torah fixe à cinquante chékels la valeur d’un champ dont 
la surface est ensemencée d’un ’homer de grains d’orge. Un 
’homer, appelé dans la Michna kor, a un volume de 4.320 
œufs (30 séa), ce qui, d’après le ’Hazon Ich, représente ap-
proximativement 430 litres. Un tel champ a une superficie 
de 75.000 coudées carrées, soit plus de deux hectares et 
demi. Les champs plus petits ou plus grands sont rachetés 
selon ce rapport entre la surface et le prix.

 Il conservera son évaluation. Si le champ — כְּעֶרְכְּךָ יָקוּם .17
a été consacré au début du cycle de cinquante ans — et 
qu’on le rachète avant la fin de la première année de récolte 
— celui qui le rachète paie la totalité des cinquante chékels. 
Le prix baisse ensuite proportionnellement, selon le nombre 
d’années écoulées, comme le souligne le verset suivant.

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



כ

כא

כב ששי 

כג

כד

כה

כו

כז

כח

כט שביעי 

ל

לא

כז / כ־לא פרשת בחקתי  762 / ספר ויקרא 

 
20-21. Les champs vendus reviennent à leurs propriétaires 
ancestraux au début du yovel. Il n’en est pas de même 
pour les champs sanctifiés ; si le propriétaire ne les a pas 

rachetés, ils deviennent la propriété des Cohanim.
ר . . . .20 ל . . . וְאִם-מָכ�  . . .Mais s’il ne rachète pas — וְאִם-לאֹ יִגְא�
ou s’il a vendu. Dans deux cas, le propriétaire perd son droit 

 
רש“י

(כ) ואם לא יגאל את השדה. המקדיש: ואם מכר. הגזבר: את השדה לאיש 
אחר לא יגאל עוד. לשוב ליד המקדיש: (כא) והיה השדה בצאתו ביבל. מיד 
הלוקחו מן הגזבר כדרך שאר שדות היוצאות מיד לוקחיהם ביובל: קדש לה’. לא 
שישוב להקדש בדק הבית ליד הגזבר אלא כשדה החרם הנתון לכהנים, שנאמר כל 
חרם בישראל לך יהיה (במדבר יח:יד) אף זו תתחלק לכהנים של אותו משמר שיום 
הכפורים של יובל פוגע בו (ערכין כח:): (כב) ואם את שדה מקנתו וגו’. חלוק 
יש בין שדה מקנה לשדה אחוזה, ששדה מקנה לא תתחלק לכהנים ביובל לפי שאינו 
יכול להקדישה אלא עד היובל, שהרי ביובל היתה עתידה לצאת מידו ולשוב לבעלים. 
יגאל  לא  ואם  אחוזה,  לשדה  הקצובים  הללו  בדמים  יגאל  לגאלה,  בא  לפיכך אם 
וימכרנה גזבר לאחר, או אם יגאל הוא, בשנת היובל ישוב השדה לאשר קנהו מאתו 
אותו שהקדישה. ופן תאמר לאשר קנהו הלוקח הזה האחרון מאתו, וזהו הגזבר, לכך 
הוצרך לומר לאשר לו אחוזת הארץ מירושת אבות, וזהו בעלים הראשונים שמכרוה 
למקדיש (ת“כ פרק יא:ז; ערכין כו:א־ב): (כה) וכל ערכך יהיה בשקל הקדש. 
כל ערכך שכתוב בו שקלים יהיה בשקל הקדש: עשרים גרה. עשרים מעות. כך 
היו מתחלה, ולאחר מכאן הוסיפו שתות ואמרו רבותינו שש מעה כסף דינר, עשרים 
וארבע מעות לסלע (בכורות נ.): (כו) לא יקדיש איש אתו. לשם קרבן אחר 
(ת“כ פרשתא ח:ב,ז; ערכין כט.) לפי שאינו שלו: (כז) ואם בבהמה הטמאה וגו’. 
אין המקרא הזה מוסב על הבכור, שאין לומר בבכור בהמה טמאה ופדה בערכך 
וחומש, [ס“א וחמור אין זה,] שהרי אין פדיון פטר חמור אלא טלה, והוא מתנה לכהן 
ואינו להקדש. אלא הכתוב מוסב על ההקדש, שהכתוב שלמעלה דבר בפדיון בהמה 
טהורה שהוממה, וכאן דבר במקדיש בהמה טמאה לבדק הבית (מנחות קא.): ופדה 

בערכך. כפי מה שיעריכנה הכהן: ואם לא יגאל. ע”י בעלים (ת”כ פרק יב:ב): 
ונמכר בערכך. לאחרים (שם): (כח) אך כל חרם וגו’. נחלקו רבותינו בדבר. יש 
אומרים סתם חרמים להקדש, ומה אני מקיים כל חרם בישראל לך יהיה (במדבר 
יח:יד) בחרמי כהנים, שפירש ואמר הרי זה לכהן. ויש אמרו סתם חרמים לכהנים 
(ערכין כח:־כט.): לא ימכר ולא יגאל. אלא ינתן לכהן. לדברי האומר סתם חרמים 
לכהנים מפרש מקרא זה בסתם חרמים, והאומר סתם חרמים לבדק הבית מפרש 
מקרא זה בחרמי כהנים, שהכל מודים שחרמי כהנים אין להם פדיון עד שיבואו ליד 
כהן, וחרמי גבוה נפדים (ערכין שם): כל חרם קדש קדשים הוא. האומר סתם 
חרמים לבדק הבית מביא ראיה מכאן (ת“כ שם ה; ערכין שם) והאומר סתם חרמים 
לכהנים מפרש כל חרם קדש קדשים הוא לה’ ללמד שחרמי כהנים חלים על קדשי 
קדשים ועל קדשים קלים ונותן לכהן, כמו ששנינו במסכת ערכין (שם כח:) אם נדר 
נותן דמיהם ואם נדבה נותן את טובתה: מאדם. כגון שהחרים עבדיו ושפחותיו 
הכנענים (ת“כ שם ג; ערכין כח.): (כט) כל חרם אשר יחרם וגו’. היוצא ליהרג 
ואמר אחד ערכו עלי לא אמר כלום (ת“כ שם ז; ערכין ו:): מות יומת. הרי הולך 
למות לפיכך לא יפדה, אין לו דמים ולא ערך (ערכין שם): (ל) וכל מעשר הארץ. 
במעשר שני הכתוב מדבר: מזרע הארץ. דגן: מפרי העץ. תירוש ויצהר: לה’ 
הוא. קנאו השם ומשולחנו צוה לך לעלות ולאכול [ס“א לעלותו לאכלו] בירושלים 
(קידושין נד:) כמו שנאמר ואכלת לפני ה’ אלהיך מעשר דגנך תירושך וגו’ (דברים 
יד:כג): (לא) ממעשרו. ולא ממעשר חבירו, הפודה מעשר של חבירו אין מוסיף 
חומש (מעשר שני ד:ג; קידושין כד.) ומה היא גאולתו, כדי להתירו באכילה בכל 
מקום והמעות יעלה ויאכל בירושלים כמו שכתוב ונתתה בכסף וגו’ (דברים יד:כה): 

א וְאִם  קְל� ת ח� א יִפְרוֹק י� וִיקוּם לֵהּ: כ וְאִם ל�
ק  ר� א יִתְפּ� ן ל� חֳר� ר א� א לִגְב� קְל� ת ח� בִּין י� ז�
א  בְּיוֹבֵל� בְּמִפְּקֵהּ  א  קְל� ח� כא וִיהֵי  עוֹד: 
א  הֲנ� לְכ� א  חֶרְמ� ל  חֲק� כּ� יְי�  ם  קֳד� א  קוּדְשׁ�
ל זְבִינוֹהִי  ת חֲק� נְתֵּהּ: כב וְאִם י� חֲס� תְּהֵי א�
 : יְי� ם  קֳד� קְדֵּשׁ  י� נְתֵּהּ  חֲס� ל א� א מֵחֲק� דִּי ל�
ד  נֵהּ ע� ן פֻּרְס� ת מִנְי� א י� הֲנ� שֶּׁב לֵהּ כּ� כג וִיח�

א  בְּיוֹמ� נֵהּ  פֻּרְס� ת  י� וְיִתֵּן  א  דְיוֹבֵל� א  תּ� שׁ�
א  א דְיוֹבֵל� תּ� : כד בְּשׁ� ם יְי� א קֳד� הוּא קוּדְשׁ� ה�
דִילֵהּ  לְדִי  מִנֵּהּ  נֵהּ  זְב� לְדִי  א  קְל� יְתוּב ח�
נֵהּ יְהֵי בְּסִלְעֵי  ל פֻּרְס� א: כה וְכ� רְע� ת א� נ� חֲס� א�
ם  א: כו בְּר� עִין יְהֵי סִלְע� א עֶסְרִין מ� קוּדְשׁ�
א  ל� א  בִּבְעִיר� יְי�  ם  קֳד� ר  כּ� ב� דִּי  א  בּוּכְר�
ם  ר קֳד� תֵהּ אִם תּוֹר אִם אִמּ� ר י� קְדֵּשׁ גְּב� י�
א וְיִפְרוֹק  ב� א� א מְס� יְי� הוּא: כז וְאִם בִּבְעִיר�
א  נֵהּ וְיוֹסֵף חֻמְשֵׁהּ עֲלוֹהִי וְאִם ל� בְּפֻרְס�
א  ל חֶרְמ� ם כּ� נֵהּ: כח בְּר� ן בְּפֻרְס� בּ� ק וְיִזְדּ� ר� יִתְפּ�
א  שׁ� ל דִּי לֵהּ מֵאֱנ� ם יְי� מִכּ� ר קֳד� חֲרֵם גְּב� דִּי י�
א  ן וְל� בּ� א יִזְדּ� נְתֵּהּ ל� חֲס� ל א� א וּמֵחֲק� וּבְעִיר�
קֹדֶשׁ קוּדְשִׁין הוּא  א  חֶרְמ� ל  כּ� ק  ר� יִתְפּ�
מִן  ם  חְר� יִתּ� דִּי  א  חֶרְמ� ל  כט כּ�  : יְי� ם  קֳד�
יִתְקְטֵל:  א  ל� אִתְקְט� ק  ר� יִתְפּ� א  ל� א  שׁ� אֱנ�
א  רְע� א דְא� רְע� א מִזּ� רְע� א דְא� עְשְׂר� ל מ� ל וְכ�

 : יְי� ם  א קֳד� יי� הוּא קוּדְשׁ� א דּ� נ� מִפֵּרֵי אִיל�
שְׂרֵהּ  ע� מִמּ� ר  גְּב� יִפְרוֹק  ק  מִפְר� לא וְאִם 

ה  aד שּׂ� ר אֶת־ה� cכ ה וְאִם־מ� דֶ֔ שּׂ� ל֙ אֶת־ה� ם לֽוֹ: וְאִם־ל֤אֹ יִגְא� וְק�
ל  יּבֵֹ֗ ה בְּצֵאת֣וֹ ב� דֶ֜ שּׂ� ֨ה ה� י� ל עֽוֹד: וְה� א/ א יִגּ� ר לֹ֥ dח ישׁ א� Qלְא
וְאִם֙  תֽוֹ:  ה אֲחֻזּ� הְי\ ן ת8ּ כֹּה/ רֶם ל� dח ה ה� יהו֖ה כִּשְׂד] קֹ֛דֶשׁ ל@
יהוֽה:  ישׁ ל@ Eּקְד ת֑וֹ י� ה אֲחֻזּ� ר ל֖אֹ מִשְּׂד] ת֔וֹ אֲשֶׁ֕ ה מִקְנ� אֶת־שְׂד]
ן  tת ל וְנ� dֹיּב ת ה� Xד שְׁנ Wע ֔ עֶרְכְּך� ת ה> Xת מִכְס ן אֵ֚ כֹּהֵ֗ ב־ל֣וֹ ה� וְחִשּׁ�
יּוֹבֵל֙  ה� ת  tבִּשְׁנ יהוֽה:  ל@ קֹ֖דֶשׁ  ה֔וּא  ה� יּ֣וֹם  בּ�  ֙ עֶרְכְּך� אֶת־ה>
ת  cּאֲחֻז אֲשֶׁר־ל֖וֹ  ל@ מ̀אִתּ֑וֹ  הוּ  נ5 ק� ר  אֲשׁ\ ל@ ה  דֶ֔ שּׂ� ה� שׁ֣וּב  י�
ה  גֵּר5 ים  עֶשְׂר7 קֹּ֑דֶשׁ  ה� קֶל  gׁבְּש ה  aהְי י8  ֔ ל־עֶרְכְּך� ֨ וְכ� רֶץ:  א> ה�
ה לֽאֹ־ ֔ יהוה֙ בִּבְהֵמ� ר ל@ tּר יְבֻכ ךְ־בְּכ֞וֹר אֲשֶׁ֨ קֶל: א� שּׁ> ה ה� הְי\ י8

ם  וְאִ֨ יהו֖ה הֽוּא:  ה ל@ ישׁ אֹת֑וֹ אִם־שׁ֣וֹר אִם־שֶׂ֔ Eישׁ א קְד7ּ י�
יו וְאִם־ Uל שִׁת֖וֹ ע� ף חֲמ8 cס ך� וְי� ה בְעֶרְכֶּ֔ ד; ה֙ וּפ� טְּמֵא� ה ה� Cבְּהֵמ בּ�
ישׁ  חֲרִם֩ אִ֨ ר י@ gׁרֶם אֲש ל־חֵ֡ ךְ כּ� Xא : ך� Dּר בְּעֶרְכ cּל וְנִמְכ א/ ל֥אֹ יִגּ�
ת֔וֹ ל֥אֹ  ה אֲחֻזּ� ה֙ וּמִשְּׂד] ם וּבְהֵמ� Cד ל־אֲשֶׁר־ל֗וֹ מ̀א� יהו֜ה מִכּ� ל@
יהוֽה:  ל@ ה֖וּא  ים  ש7ׁ ד� קֹֽדֶשׁ־ק> רֶם  ל־חֵ֕ כּ� ל  dא יִגּ� וְל֣אֹ  ר  כ/ יִמּ�
ת:  ה מ֖וֹת יוּמ> ד4 ם ל֣אֹ יִפּ� ד5 א� ם מִן־ה> חֳר[ ר י> oׁרֶם אֲש ל־חֵ֗ כּ�
יהו֖ה ה֑וּא  ץ ל@ עֵ֔ י ה� Qרֶץ֙ מִפְּר ֨ א� ע ה� ר� רֶץ מִזּ  ֜ א� ר ה� ֨ עְשׂ� ל־מ� וְכ�
שִׁית֖וֹ  שְׂר֑וֹ חֲמ8 ע� ישׁ מִמּ@ Eל א אֹ֥ל יִגְא[ יהוֽה: וְאִם־גּ� קֹ֖דֶשׁ ל@

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



763 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 27 / 20-31

et il sera à lui. 20 Mais s’il ne rachète pas le champ, ou s’il a vendu le champ à un autre 
homme — il ne pourra plus être racheté. 21 A sa sortie au yovel, le champ sera saint pour 
HACHEM, comme un champ séparé ; son héritage ancestral sera au Cohen.
 22 Et s’il consacre à HACHEM un champ qu’il a acquis, qui ne fait pas partie de la terre de son 
héritage ancestral, 23 le Cohen calculera pour lui le montant de l’évaluation jusqu’à l’année 
du yovel ; il donnera l’évaluation de ce jour, elle est sacrée pour HACHEM. 24 Lors de l’année 
du yovel le champ reviendra à celui de qui il l’a acheté, celui dont c’était l’héritage foncier 
ancestral. 25 Et toute évaluation se fera en chékel sacré ; le chékel vaudra vingt guéra.
 26 Toutefois, un premier-né qui sera un prémice pour HACHEM parmi le bétail, un homme ne 
le consacrera pas ; qu’il s’agisse d’un taureau ou d’un mouton, il est pour HACHEM. 27 Et s’il 
fait partie des animaux impurs, il le rachètera selon l’évaluation et y ajoutera un cinquième ; 
et s’il n’est pas racheté il sera vendu selon son évaluation.
  28 Toutefois, toute propriété vouée qu’un homme vouera à HACHEM de tout ce qui est à lui 
— que ce soit un homme ou un animal, ou d’un champ de son héritage ancestral — ne sera 
pas vendue et ne sera pas rachetée, toute chose vouée sera éminemment sacrée pour HACHEM.
 29 Tout individu condamné qui sera banni de l’humanité ne sera pas racheté ; il sera mis 
à mort.
  30 Et toute dîme de la terre, de la semence de la terre, du fruit de l’arbre, appartient à 
HACHEM ; elle est sacrée pour HACHEM. 31 Et si un homme rachète une partie de sa dîme, 

’Hérem/
Propriété 

vouée

La seconde 
dîme

 
de récupérer son champ au yovel : s’il [le propriétaire] a 
choisi de ne pas le racheter, ou s’il [le trésorier du Temple] 
l’a vendu à quelqu’un d’autre, c’est-à-dire qu’il a laissé 
quelqu’un d’autre le racheter. Il existe une exception à cette 
règle. Les Sages enseignent que si c’est le fils du propriétaire 
qui l’a racheté, le champ revient au père au yovel, car un fils 
est considéré comme son père à l’égard de certaines lois 
(Arakhin 25a ; Rachi ad loc.).
ה‘ .21  Saint pour HACHEM. Si ni lui ni son fils ne l’ont — קֹדֶשׁ ל�
racheté, le propriétaire ne récupère pas son champ au yovel. 
Il est partagé entre les Cohanim dont le michmar, groupe 
familial, est de service au Temple le jour de Yom Kippour de 
l’année du yovel, date à laquelle cette règle entre en vigueur 
(Rachi). Les Cohanim doivent néanmoins payer le champ 
au trésor du Temple, car un bien consacré ne peut quitter 
la propriété du Sanctuaire sans avoir été racheté (Arakhin 
25b ; Rambam, Hilkhot Arakhin 4, 19).
קְדִּישׁ אִישׁ אֹתוֹ .26  Un homme ne le consacrera pas. Un — לאֹ-י�
premier-né mâle du gros ou du petit bétail est consacré dès 
sa naissance comme offrande spécifique ; il ne peut donc 
pas être consacré pour un autre sacrifice car il n’appartient 
pas à son “propriétaire” (Rachi). Autre explication : puisque 
l’animal est sacré dès sa naissance, il n’est pas nécessaire 
de le consacrer formellement (Ramban).
טְּמֵאָה .27 בְּהֵמָה ה�  Des animaux impurs. Ce verset parle — בּ�
d’un animal non cacher que son propriétaire a consacré au 
trésor du Temple. Si le propriétaire le rachète, il doit payer 
son prix réel plus une majoration d’un cinquième. Mais s’il 
n’est pas racheté par son propriétaire, il sera vendu selon son 
évaluation, c’est-à-dire que n’importe qui peut le racheter 
pour son prix réel (Rachi).
28-29. ’Hérem/Propriété vouée. Le mot ’hérem désigne 

en général la destruction ou l’interdiction pour les hommes 
de jouir d’une certaine chose. Ici, il désigne une résolution 
prononcée par un homme de consacrer une chose afin d’en 
interdire tout usage profane (Ralbag).
 Il existe deux types de ’hérem : l’un est un don au 
יִת בּ�  le trésor du Temple ; l’autre est un don aux Cohanim ,בֶּדֶק ה�
et devient leur propriété privée. Le ’hérem du Temple est soit 
utilisé pour l’entretien du Temple ou tout autre besoin du 
Temple, soit vendu [c’est-à-dire racheté] au profit du trésor 
du Temple. Le ’hérem des Cohanim a un statut proche de 
celui de la terouma en ceci que le propriétaire perd tous ses 
droits sur l’objet du don. Il ne peut pas le racheter et doit le 
remettre aux Cohanim. Le don devient alors leur propriété 
personnelle et perd toute sainteté.

ם מִן-הָאָדָם .29 יָחֳר�  Qui sera banni de l’humanité. Le — אֲשֶׁר 
verset parle d’une personne condamnée à mort par un tri-
bunal. Si quelqu’un s’engage à donner sa valeur monétaire 
מִים]  définie dans les versets 2 [עֵרֶךְ] ou son évaluation fixe [דּ�
à 7, cet engagement n’a aucune valeur car il doit être mis à 
mort et n’a donc aucune valeur monétaire (Rachi ; Sifra).
 D’après le Ramban, le verset parle d’un cas totalement 
différent. Le roi et le Sanhédrin, en tant que représentants de 
la nation, ont le droit d’obliger le peuple ou certains de ses 
membres à exécuter des actes pour le bien de tous et peu-
vent décréter que quiconque transgresse leurs ordres sera 
mis à mort (voir le Ramban qui cite plusieurs exemples). Ce 
verset enseigne que bien que le ’hérem que l’on s’est engagé 
à donner au trésor du Temple puisse être racheté, l’individu 
condamné à mort pour avoir transgressé un décret national 
n’est pas sujet au rachat.

30-31. La seconde dîme. Durant la première, la deuxième, 
la quatrième et la cinquième année du cycle septennal 

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



לב מפטיר 

לג

לד

כז / לב־לד פרשת בחקתי  764 / ספר ויקרא 

 
de chemita, après avoir prélevé la terouma et la première 
dîme, l’agriculteur prélève un dixième de sa production 
restante. Il doit le protéger contre l’impureté et l’empor-
ter à Jérusalem pour le consommer dans la ville sainte. 
Ce prélèvement est appelé עֲשֵּׂר שֵׁנִי  seconde dîme, parce ,מ�
qu’il n’est prélevé sur la récolte qu’après le prélèvement 
de la première dîme destinée au Lévite. La Torah permet 
au propriétaire de racheter cette seconde dîme avec des 
pièces sur lesquelles il transfère la sainteté de la dîme et 

qu’il emporte à Jérusalem pour les dépenser dans l’achat 
de nourriture ou d’offrandes qu’il pourra consommer. [Voir 
également Deutéronome 14, 22 à 27.]

32-33. La dîme des animaux.

שָּׁבֶט .32 ה� ת  ח�  Sous la verge. Un dixième des animaux — תּ�
du gros ou du petit bétail nés au cours de l’année doit être 
consacré comme offrandes. Comment procède-t-on ? On 
réunit tous ces nouveau-nés dans un enclos muni d’une 

 
רש“י

והעשירי מכה  זה  זה אחר  מוציאן בפתח  לעשרן  (לב) תחת השבט. כשבא 
בשבט צבוע בסיקרא להיות ניכר שהוא מעשר (בכורות נח:) כן עושה לעגלים 
והבשר  ואמוריו,  דמו  למזבח  ליקרב  יהיה קדש.  ושנה:  שנה  כל  של  וטלאים 
נאכל לבעלים שהרי לא נמנה עם שאר מתנות כהונה ולא מצינו שיהא בשרו 

ניתן לכהנים (זבחים נו:): (לג) לא יבקר וגו’. לפי שנאמר וכל מבחר נדריכם 
(דברים יב:יא) יכול יהא בורר ומוציא את היפה, ת”ל לא יבקר בין טוב לרע, 
בין תם בין בעל מום חלה עליו קדושה, ולא שיקרב בעל מום אלא יאכל בתורת 

מעשר ואסור ליגזז וליעבד (בכורות יד:): 

ר  עֲשׂ� מ� ל  לב וְכ� עֲלוֹהִי:  יוֹסֵף  חֻמְשֵׁהּ 
א  חֻטְר� ר תְּחוֹת  יֵעִבּ� דִּי  כֹּל  ן  וְע� תּוֹרִין 
ר  קּ� א יְב� : לג ל� ם יְי� דִּישׁ קֳד� ה יְהֵי ק� א� עֲשִׂיר�
א  פ� לּ� לְּפִנֵּהּ וְאִם ח� א יְח� ב לְבִישׁ וְל� בֵּין ט�
א  לְּפִנֵּהּ וִיהֵי הוּא וְחִלּוּפֵהּ יְהֵי קוּדְשׁ� יְח�
קִּיד יְי�  א דִּי פ� יּ� ק: לד אִלֵּין פִּקּוֹד� ר� א יִתְפּ� ל�
י:  דְּסִינ� א  בְּטוּר� אֵל  יִשְׂר� לִבְנֵי  מֹשֶׁה  ת  י�

ת  ח� Xּעֲבֹ֖ר ת צֹ֔אן כֹּ֥ל אֲשֶׁר־י@ ר֙ ו� ק� ר בּ� tׂעְש ל־מ� יו: וְכ� ל> ף ע� Yֹיס
קּ̈ר בּ̀ין־ט֥וֹב  יהוֽה: ל֧אֹ יְב� הְיֶה־קֹּ֖דֶשׁ ל@ י י8 עֲשִׂירִ֕ בֶט ה> Uּׁש ה�
ת֛וֹ  ה־ה֧וּא וּתְמֽוּר� י� נּוּ וְה> ר יְמִירֶ֔ מ] נּוּ וְאִם־ה� ע וְל֣אֹ יְמִיר4 Wר ל�
יהו֛ה  ה  צִוּ� ר  אֲשֶׁ֨ מִּצְוֹ֗ת  ה� לֶּה  א] א̀ל:  יִגּ� ל֥אֹ  הְיֶה־קֹּ֖דֶשׁ  י8

י: ע’’ח פסוקים. עז’’א סימן. ר סִינ> Wל בְּה dא י יִשְׂר� ה אֶל־בְּנ] aׁאֶת־מֹש
A la fin de chacun des cinq livres de la Torah, la tradition veut que 

l’assemblée, puis celui qui a procédé à la lecture proclament :

זֵּק! ק! וְנִתְח� ק! חֲז� חֲז�

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



765 / VAYIKRA/LEVITIQUE PARACHAT BE’HOUKOTAÏ 27 / 32-34

il y ajoutera un cinquième.
  32 Et toute dîme du gros et du petit bétail, tout ce qui passera sous la verge, le dixième sera 
consacré pour HACHEM. 33 Il ne distinguera pas entre bon et mauvais et ne le remplacera pas ; 
et s’il le remplace, lui et son substitut sera sacré, il ne pourra pas être racheté.
 34 Tels sont les commandements que HACHEM a ordonnés à Moïse pour les enfants d’Israël 
sur le Mont Sinaï.

A la fin de chacun des cinq livres de la Torah, la tradition veut que l’assemblée, 
puis celui qui a procédé à la lecture proclament :

“’Hazak ! ’Hazak ! Venit’hazek ! (Sois fort ! Sois fort ! Puissions-nous être fortifiés !)”

La dîme 
des 

animaux

 
ouverture étroite les obligeant à sortir un par un. Le pro-
priétaire ou son délégué compte les animaux de un à dix 
et touche le dixième de chaque série avec une verge trem-
pée dans de la peinture pour le désigner comme maasser, 
comme dîme (Rachi ; Bekhorot 58b).

ה‘  Consacré pour HACHEM. L’animal désigné comme — קֹּדֶשׁ ל�
maasser est apporté comme offrande. Ses graisses sont of-
fertes sur l’Autel et sa chair, entièrement consommée par 
son propriétaire [et ses invités, mais aucune partie ne revient 
aux Cohanim] (Rachi).

קֵּר .33 יְב�  Il ne distinguera pas. Contrairement aux — לאֹ 
autres offrandes pour lesquelles il est louable de choisir 
les meilleurs animaux, la dîme doit être désignée au 
hasard ; quel que soit le nouveau-né qui se présente le 

dixième, il est saint (Rachi ; Sifra).
ע -Entre bon et mauvais. Même si le dixième ani — בֵּין-טוֹב לָר�
mal est mauvais et affecté d’un défaut l’empêchant d’être 
apporté en sacrifice, il devient maasser. On peut uniquement 
le consommer mais il est interdit de le faire travailler ou de 
tondre sa laine (Rachi ; Bekhorot 14a).
 .Moïse pour les enfants d’Israël — אֶת-מֹשֶׁה אֶל-בְּנֵי יִשְׂרָאֵל .34
Le maître était digne de son peuple et le peuple était digne 
de son maître (Daat Zekénim).
c  .סימן עז“א   Cette note signifie qu’il y a 78 — ע“ח פסוקים. 
versets dans la sidra, ce qui correspond à la valeur numé-
rique du signe mnémotechnique עז“א se référant à la “force”, 
une allusion aux châtiments de la réprimande qui soulignent 
la force de Dieu (R. David Feinstein).

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd



766 / הפטרת בחקתי 

 � Haftarat Be’houkotaï
 Prophète de la destruction, Jérémie lance un message 
semblable à celui de la sidra : si le peuple juif se dévoue à 
la Torah, il sera respecté, béni et prospère. S’il abandonne 
la Torah, il sera méprisé, pauvre et maudit. Avec amertume, 
le prophète commence par décrire à quel point l’idolâtrie est 
répandue et enracinée parmi le peuple et comment la foi en 
Dieu a été remplacée par une confiance aveugle en l’homme 
pourtant si frêle. La dernière partie de son message est va-
lable en tout temps et en tout lieu car, comme en témoigne 
Jérémie, toutes ces chimères sont vaines : tout le bien que 

peuvent apporter ces soutiens illusoires n’est qu’éphémère 
et finira par disparaître dans la misère et la disgrâce.
 Néanmoins, comme toutes les prophéties, même les plus 
sombres, et comme la redoutable réprimande de la sidra, ce 
passage se termine par des paroles d’espoir et de conso-
lation. Même si le présent est sombre et que l’avenir nous 
semble peu encourageant, Dieu n’abandonne pas Israël à 
jamais. Israël ne se sépare jamais totalement de Dieu et 
l’alliance scellée avec les Patriarches reste toujours intacte. 
L’espoir et la guérison finiront donc par arriver car HACHEM 
est notre salut et l’objet de nos louanges.

 

HAFTARAT BE’HOUKOTAI / הפטרת בחקתי
Jérémie 16, 19 à 17, 14 / ירמיה טז:יט-יז:יד

16 19 H ACHEM, ô ma Force, ma Forteresse, mon Refuge au 
jour du malheur ! C’est vers Toi que les peuples

viendront des confins de la terre et ils diront : “C’est unique-
ment le mensonge qu’ont hérité nos ancêtres, un néant sans 
la moindre utilité. 20 L’homme peut-il créer son propre dieu ? 
Ce ne sont pas des dieux !” 21 C’est pourquoi, voici que Je les 
informe : cette fois, Je leur ferai connaître Ma main et Ma puis-
sance, et ils sauront que Mon Nom est HACHEM.

17 1 L a faute de Juda est inscrite avec un stylet de fer, avec 
un ongle dur comme l’acier, gravée sur la table de leur 

cœur et aux coins de vos autels. 2 Tout comme ils songent à leurs 
enfants, [ils songent à] leurs autels et à leurs bosquets d’idolâ-
trie, près des arbres verdoyants sur de hautes collines. 3 Toi qui 
sers des idoles sur les montagnes : dans les champs, Je livrerai 
au pillage ta richesse et tous tes trésors, pour avoir fauté [par 
tes hauts lieux construits] dans tout ton territoire. 4 Tu seras 
contraint d’abandonner l’héritage que Je t’ai donné et Je t’as-
servirai à tes ennemis dans un pays que tu ne connais pas ; car 
vous avez allumé un feu dans Mes narines, il brûlera à jamais !
 5 Ainsi parle HACHEM : “Maudit soit l’homme qui met sa 
confiance en l’homme, fonde sa force sur les mortels et dé-
tourne son cœur de HACHEM. 6 Il sera comme un arbre soli-
taire dans le désert et ne verra pas les bienfaits arriver ; il 
habitera le désert aride, une terre salée et inhospitalière. 
7 Béni soit l’homme qui met sa confiance en HACHEM, HACHEM sera 
son assurance. 8 Il sera comme un arbre planté au bord de l’eau, 
qui étendra ses racines jusqu’aux ruisseaux et ne verra pas la 
chaleur arriver, dont le feuillage sera toujours frais, il ne craindra 
pas les années de sécheresse et ne cessera de produire des fruits.
 9 “Le cœur est plus tortueux que tout et il est tourmenté ; qui 
peut le connaître ? 10 Moi HACHEM, Je scrute le cœur et sonde 
les reins ; pour rétribuer l’homme selon sa conduite, selon le 
fruit de ses actions. 11 Comme le coucou lance son chant [pour 
attirer des oisillons] qu’il n’a pas mis au monde, tel est celui 
qui amasse illicitement des richesses : au milieu de ses jours, 
elle lui sera retirée et sa fin sera misérable.”
 12 Trône de Gloire, sublime depuis le commencement, tel est 
le lieu de notre Sanctuaire ! 13 HACHEM est l’espérance d’Israël, 
tous ceux qui T’abandonnent seront couverts de honte ; “Ceux 
qui M’abandonnent seront inscrits pour les profondeurs de la 
terre” — car ils ont abandonné HACHEM, la source d’eau vive. 
14 Guéris-moi, HACHEM, et je serai guéri ; sauve-moi, et je serai 
sauvé — car Tu es ma louange.

ם  
גּוֹי  
יך אֵלֶ֗ ה  ר� 
צ בְּי֣וֹם  י  וּמְנוּס� י  �עֻזּ וּמ" י  עֻזּ# יט יהו֞ה  טז 
ינוּ  אֲבוֹתֵ֔ חֲל֣וּ  נ" קֶר֙  ךְ־שֶׁ֨ א2 וְיֽאֹמְר֗וּ  רֶץ  ֔ 
פְסֵי־א א2 מ7 בֹ֨אוּ֙  
י
ים  אֱלה8ֹ ם  ד; 
א עֲשֶׂה־לּ֥וֹ  כ הֲי? יל:  Aמוֹע ם  Bּין־ב וְא7 בֶל  Dה
זֹּ֔את  ם ה2 ע2 Eּפ ם ב2ּ ֔ 
י מֽוֹדִיע Hכֵן֙ הִנְנ 
ים: כא ל Aֹה ל֥אֹ אֱלה 
מּ Jוְה
יהוֽה:  י  Kי־שְׁמ Aּכ דְע֖וּ  וְי" י  ת8 
וְאֶת־גְּבֽוּר י  ד� 
אֶת־י ם  Nאֽוֹדִיע
יר  מ8 
ל בְּצִפֹּ֣רֶן שׁ Dרְז ט ב2ּ Nה בְּע Oה כְּתוּב ֗ 
את יְהוּד Eּט יז א ח2
ם: ב כִּזְכֹּ֤ר  Rרְנ֖וֹת מִזְבְּחֽוֹתֵיכ ם וּלְק2 ֔ 
ל־ל֣וּח2 לִבּ ה֙ ע2 
חֲרוּשׁ
ע֥וֹת  
ל גְּב Sן ע Tעֲנ Uץ ר Vל־ע ם ע2 Dרֵיה אֲש7ׁ ם ו? ֔ 
בְּנֵיהֶם֙ מִזְבְּחוֹת
ז  Eב 
ל  
יך Dל־אֽוֹצְרוֹת 
כ  ֥
ילְך ח7 ה  דֶ֔ 
שּׂ ב2ּ רִי֙  
ג הֲר גְּבהֹֽוֹת:  ה2
 ֙ 
וּבְך ה  ֗ 
טְתּ מ2 ד וְשׁ"  : 
יך Rל־גְּבוּל 
בְּכ את  טּ; בְּח2  
יך מֹתֶ֕ בּ" ן  אֶתּ]
 
יך יְבֶ֔ אֶת־אֹ֣  ֙ 
יך דְתִּ֨ עֲב2 וְה? ךְ  ֔ 
ל תִּי  Eת 
נ ר  אֲשׁ\  ֙ 
תְך חֲל" מִנּ?
ד־ ע2 י  פּ� בְּא2 חְתּ̂ם  קְד2 שׁ  כִּי־א_  
עְתּ ד� 
לֽאֹ־י ר  אֲשׁ\ רֶץ  א; 
בּ
ר  אֲשׁ\ בֶר֙  גֶּ֨ ה2 ר֤וּר  
א יהו֗ה  ר  Eמ 
א ׀  ה כֹּ֣ה  ד:  תּוּק" ם  Bעוֹל
לִבּֽוֹ:  ס֥וּר  
י וּמִן־יהו֖ה  זְרֹע֑וֹ  ר  שׂ; 
בּ ם  Bׂוְש ם  ֔ 
ד 
א בּ" ח  Eיִבְט
ן  bכ 
ב֣וֹא ט֑וֹב וְשׁ 
י־י Aּה כ Dה וְל֥אֹ יִרְא ֔ 
ב 
עֲר ר בּ" cרְע ה֙ כְּע2 
י 
ו וְה
ר֣וּךְ  
ז בּ ב:   תֵש7ׁ וְל֥אֹ  ה  מְלֵח; א̂רֶץ  ר  ֔ 
מִּדְבּ ב2ּ חֲרֵרִים֙ 
֞ה  
י 
חֽוֹ: ח וְה ה יהו֖ה מִבְט2 Bי 
יהו֑ה וְה Uּח ב Sבֶר אֲשׁ̂ר יִבְט גֶּ֔ ה2
וְל֤אֹ  יו  ֔ 
שׁ 
ר ח שׁ" Eּל יְש2ׁ ל֙  ל־יוּב2 וְע2 יִם  ֗ ל־מ2 ע2 ת֣וּל  
שׁ ׀  ץ  Vכְּע
ת  bוּבִשְׁנ ן  Tעֲנ Uר הוּ  Jל 
ע ה  Bי 
וְה חֹ֔ם  בֹ֣א  
י־י Aּכ כ’]  [ירא  ה  יִרְאֶ֨
קֹ֥ב  
ט ע רִי:  Rּפ עֲשׂ֥וֹת  מ7 ישׁ  מ� 
י וְל֥אֹ  ג  ֔ 
יִדְא ל֣אֹ  צֹּ֨רֶת֙  ב2ּ
ב  Jר ל gי יהו֛ה חֹק י אֲנ# נּוּ:  Rע 
ד י י7 שׁ ה֑וּא מ� iנ 
וְא מִכֹּ֖ל  ב  לּ_ ה2
י  כִּפְר� כ’]  [כדרכו  יו  ֔ 
כ 
כִּדְר לְאִישׁ֙  ת  jת 
וְל י֑וֹת  
כְּל ן  Vבֹּח
וְל֣אֹ  עֹ֖שֶׁר  עֹ֥שֶׂה  ד  ֔ 
ל 
י וְל֣אֹ  ר֙  
ג 
ד א  jיא קֹר יו:  ל" 
עֲל מ?
הְי̂ה  Aי חֲרִית֖וֹ  וּבְא? נּוּ  זְבֶ֔ ע2 י? כ’]  [ימו  יו֨  
מ 
י י  
חֲצ בּ? ט  בְמִשְׁפּ�
נוּ:  ש7ׁ 
מִקְדּ מְק֖וֹם  רִאשׁ֑וֹן  מ7 ר֖וֹם  
מ ב֔וֹד  
כ א  Vּיב כִּס ל:  ב" 
נ
[יסורי  י  ֨ וְסוּר2 יֵבֹ֑שׁוּ   
יך Dל־עֹֽזְב 
כּ יהו֔ה  אֵל֙  
יִשְׂר ה  jיג מִקְו
ים אֶת־יהוֽה:  יּ� יִם־ח2 Uזְב֛וּ מְק֥וֹר מ י ע" Kּבוּ כ תֵ֔ 
רֶץ יִכּ cא 
כ’] בּ
י  ת� 
י תְהִלּ Kּה כ 
ע שׁ] 
וְאִוּ נִי  Jא הֽוֹשִׁיע פֵ֔ 
ר Vנִי יהוה֙ וְא jא 
יד רְפ

ה: 
תּ א"

Reproduced from the ArtScroll Edmond J. Safra Edition Chumash with permission of the copyright holder ArtScroll / Mesorah Publications Ltd


	Blank Page



